
ISLAMICA : Journal Of Islamic Education Research 

  E-ISSN: 3090-773X 
Editorial Address: Jl. Rawa Sakti, Tibang Syiah Kuala, Banda Aceh 

 

 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach)  Vol. 1, No. 2, 2025|  57  

 

Received: 01-08-2025| Accepted: 03-09-2025| Published: 23-12-2025 

 
 

Iskandar 

1 Jurusan Psikologi, Fakultas Kedokteran, Kota Banda Aceh 
*Alamat email koresponden: isibram@usk.ac.id. 

ABSTRACT 
 

Religiosity is an awareness of practicing religion holistically, which serves as the main spiritual 

motivation of followers of a ṭarīqa (Sufi order). Knowledge of the aspects of the ṭarīqa is closely 
related to the development of religious awareness, which is understood as a manifestation of piety. 

Piety within the ṭarīqa is regarded as the primary aspiration for attaining salvation from God and 

the Prophet. Historically, ṭarīqa have also occupied a distinctive position in promoting iḥsān as a 

model of pious practice in Aceh. This paper seeks to examine how ṭarīqa-based religiosity along 
the northern coast of Aceh continues to attract followers to this day. The topic is relevant to 

socio-religious studies, particularly in revealing the functions that activate and sustain ṭarīqa 
religiosity. This qualitative study employs a case study approach. The main research sites include 
Abu Kuta Krueng, Mudi Mesra, Samalanga, Tu Sop, Abu Bate Lhee, and Abu Karimuddin in 
Panton Labu. Data were collected through observation, interviews, and participant involvement, 

with the primary data sources being ṭarīqa leaders at the research locations. The field findings 

indicate that key aspects of the ṭarīqa include discipline in performing prayers and dhikr, ṭarīqa 
doctrines of religiosity, the role of spiritual guides, and a strong focus on piety. From a 
psychological perspective, these findings are relevant in enhancing awareness of religious beliefs 
and practices. 
 
Keywords: Religiosity, Tareqa, Righteousness 

 
 

 ABSTRAK  
 
Religiusitas adalah kesadaran untuk beragama secara holistik yang menjadi semangat utama 
pengikut tarekat. Pengetahuan tentang aspek tarekat mempunyai hubungan dengan kesadaran 
religiusitas yang akan dicapai sebagai waujud keshalehan. Keshalehan dalam tarekat menjadi 
harapan utama untuk mendapat keselamatan dari Allah dan Nabi. Tarekat juga menempati posisi 
khusus dalam sejarah mempromosikan ihksan sebagai model pendekatan keshalehan di Aceh. 
Paper ini untuk menjawab bagaimana religiusitas tarekat di pesisir utara Aceh yang masih diminati 
hingga hari ini. Topik ini mempunyai relevansi terhadap sosial keagamaan dalam 
mengungungkapkan fungsi yang mengaktifkan religiusitas tarekat. Penelitian kualitatif ini 
menggunkan pendekatan cased study. Penelitian utama pada lokasi Abu Kuta Krueng, Mudi Mesra, 
Samalanga, Tu Sop, Abu Bate Lhee dan Abu Karimuddin, Panton Labu. Data diperoleh melalui 
observasi, wawancara dan partisipan. Sumber data utama para pemimpin tarekat di lokasi 
penelitian. Temuan lapangan memperlihatkan bahwa aspek aspek tarekat seperti disiplin dalam 
menjalankan shalat dan zikir, dotrin religiusitas tarekat, peran pembimbing keruhanian dan fokus 
keshalehan. Dari perspektif psikologi temuan ini relevan dalam meningkatkan kesadaran terhadap 
keyakinan dan praktik religiusitas.   
 
Kata kunci :Religiusitas, Tarekat, Keshalehan 

RELIGIUSITAS TAREKAT SEBAGAI SUATU PENDEKATAN KESHALEHAN 

mailto:isibram@usk.ac.id


Iskandar 

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025| 58  

 

 

PENDAHULUAN  

Religiusitas merupakan aspek signifikan dalam praktik tarekat sebagai fenomena 

keagamaan yang masih dipersoalkan di kalangan akademisi (Mulyati, 2004). Para peneliti 

mempersolakan sumber perdebatan tentang hubungan religiusitas dengan tarekat dalam 

memperkuat religiusitas secara metodologis (Ibrahim, 1990). Perdebatan mengenai aspek 

religiusitas tarekat masih berlangsung hingga hari ini. Paper ini menjawab tentang 

eksistensi aspek religiusitas dalam tarekat yang banyak diminati umat Islam di pesisir utara 

Aceh. Topik ini mempunyai relevansi dengan perspektif yang menyatakan peran tarekat 

tidak signifikan dalam memperkuat religiusitas. Perspektif akademik menggunakan 

pendekatan ilmiah dalam studi terhadap pengertian, konsep dan dimensi tarekat dalam 

penguatan religiusitas di Samalanga. Kajian akademik ini berlangsung ditengah perbedaan 

perspektif ulama Islam tentang praktik tarekat. ulama yang mendukung maupun yang 

menetang tarekat sebagai media pengutan religiusitas (Kurdi, 2008). Perdebatan tentang 

perspektif antara pihak yang menentang memfatwakan haram praktik tarekat (Azra, 2004) 

dengan pihak yang mendukung aspek religiusitas tarekat masih berlangsung hingga 

sekarang. Laporan kualitatif ini berkontribusi dalam mengungkap aspek religiusitas tarekat 

di pesisir utara Aceh. Fokus kepada aspek tarekat dalam mengaktifkan fungsi religiusitas. 

Sedangkan signifikansi tulisan untuk melihat pendekatan tarekat dalam memproteksi 

tujuan ikhsan.  

 

METODE 

Penelitian kualitatif ini mengumpulkan data dari pemuka dan pengikut Tarekat 

Naqsyabandiyah dan Tarekat Mufarridiyyah melalui observasi, interview, studi 

dokumentasi dan partisipan. Pemuka terekat Abu Kuta Kreung di Pidi Jaya, Abu Mudi di 

Samalanga, Tu Sop di Jeunib, Teungku Boy Haqqi di Lhoksukon dan Baba di Panton 

labu.  Analisa data menggunakan teori Annemarie Schimmel dan Julian Baldick tentang 

struktur religiusitas tarekat. Terhadap dokumen teks tarekat menggukan pendekatan 

content analysis mencakup klasifikasi simbol-simbol tarekat sebagai objek kajian (Rakhmat. 

2004., Suyanto. 2005) guna mengetahui religiusitas tarekat (Sabarguna. 2005).   

 

 

LITERATUR REVIEW 

Sajaroh menemukan bahwa tarekat ke Aceh mlalui pelancong Arab, Parsi dan 

India. Penyebaran tarekat terlibat peran pengikut haji dan pelajar dari Nusantara yang 

membawa tarekatbersama mereka kembali ke Nusantara (Sajaroh, 2004).Penelitian 

tentang religiusitas tarekat sebagai pendekatan keshalehan terus berlangsung di bidang 

psikologi. Djamaan Nur melakukan dokumentasi terhadap Tarekat Naqsyabandiyyah 

pimpinan Kadirun Yahya membaha religiusitas tarekat melalui zikir dan wirid. Badal 

meneliti tentang religiusitas tarekat sebagai pendekatan keshalehan dalam kitab Jam 

Jawami` al-Mushannafat oleh Muhammad bin Ahmad al-Khatib (1727) (Badal. 2004). 



Iskandar  

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025| 59  

 

Muhammad Hasan Krueng Kalee (18 April 1886), ulama dayah pertama yang 

memperkenalkan Tarekat Al-Haddadiyah di Aceh yang langsung diambil dari gurunya di 

Makkah. Dayah pimpimnya di Kecamatan Darussalam, Aceh Besar banyak melahirkan 

ulama shaleh yang berpengaruh di Aceh (Razali. 2004).  

  Menurut Abu Bakar, ulama tarekat mempunyai format religiusitas tarekat 

tersendiri dalam menjaga keshalehan pengikutnya untuk mencapai tingkatan ruhaniyah 

yang lebih tinggi (Atjeh. 1966). Sehat Ihsan Shadiqin mempublikasikan hasil penelitiannya 

tentang sejarah, ritual, dan politik tarekat syattariah di pantai barat pada jurnal ar-raniry 

(Sehat Ihsan Shadiqin, 2017). Pembahasan tentang hubungan keshalehan dengan 

religiusitas masyarakat lokal.  Pemikiran Nuruddin Ar-Raniry dan Syeikh Abdur Ra`uf 

tentang tarekat berbeda, namun mereka sependapat tentang pentingnya religiusitas tarekat 

(Anwar, 2004).  Dari perspektif sejarah, tulisan tentang tarekat sebagai jalan religiusitas 

Islam telah banyak ditulis oleh peneliti (Alfian, 2005). Uraian tarekat pada penelitian di 

atas lebih menekankan pada pendekatan historis, pemikiran dan doktrin keruhanian 

(Atjeh, 1966) belum menonjolkan aspek religiusitas. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Diskusi tentang religiusitas tarekat dan aspek aspek nya guna menemukan 

kontribusinya dalam keshalehan (Louis Massignon, 2001) didukung oleh konsep konsep 

Anne Marie Schimmel dan Julian Baldick. Panduan kedua teori mistik tersebut guna 

memperjelas pemahaman terhadap hubugan religiusitas terekat dengan keshalehan 

pengikutnya.  

 

 

Religuitas 

Religiusitas berarti pengabdian terhadap agama yang mengikat hubungan dengan 

Tuhan dan mengikat kebersamaan dengan manusia. Religiusitas merupakan ekspresi 

sistem keyakinan, sistem nilai, sistem hukum dan ritual.  Religiusitas hasil dari proses 

internalisasi yang merefleksikan keberagamaan (Suryadi & Hayat, 2021). Religiusitas 

merupakan komitmen terhadap jalan kebenaran yang sakral. Menurut Majid religiusitas 

adalah tingkah laku manusia yang dibentuk oleh kepercayaan kepada alam gaib.  

Religiusitas merupakan perilaku (behavioral) berdasarkan penghayatan terhadap dimensi 

keyakinan, praktik agama, pengalaman, pengetahuan dan konsekuensi (Glock and Stark, 

1968).  

Dimensi keyakinan merupakan doktrin yang membedakan suatu tarekat dengan 

keyakinan tarekat yang lain. Praktik agama mencakup tata cara beribadah sebagai refleksi 

dari keyakinan. Pengalaman yang diperoleh dari kesadaran bertuhan membentuk 

prasangka yang mempengaruhi rasa dan emosi. Dapat disimpulkan bahwa religiusitas 

merupakan ketaatan dalam melaksanakan ajaran agama bukan gerakan keruhanian semata.   



Iskandar 

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025| 60  

 

 

Tarekat  

 Misi utama tarekat mengundang manusia ke jalan religiusitas. Tarekat berati jalan, 

cara, metode, model (Sunarto, 2001) yang mempunyai hubungan dengan aspek aspek 

religiusitas. Dalam kontek lokal, pengertian tarekat adalah jalan, petunjuk melakukan suatu 

ibadat yang sambung menyambung dari mursyid ke tabiin ke shahabat hingga Rasulullah 

(Abubakar, 1992). Tarekat jalan religiusitas di bawah panduan syaikh (Wafa, 2008). 

Tarekat merupakan perjalanan kesadaran ruhani. Tarekat menghabiskan waktu untuk 

berzikir, mujahadah, mengosongkan diri dari sifat tercela dan menghiasi diri dengan sifat 

terpuji (Umar Ibrahim. 1994). Annemarie Schimmel menyimpulkan tarekat adalah 

langkah-langkah yang membawa salik ke hadirat Tuhan (Schimmel, 1986). Dapat ditarik 

kesimpulan bahwa tarekat adalah metode yang diajarkan oleh mursyid untuk memperkuat 

religiusitas dengan shalat, zikir, wirid dan warid.  

 

Tarekat di Aceh 

 Di Aceh, tarekat telah menjadi fenomena religiusitas. Minat masyarakat tumbuh 
mengikuti tarekat karena promosi religiusitas dari sejumlah pemuka tarekat yang 
menerangkan keutamaan mengikuti warisan para-Nabi. Di pesisir utara Aceh, pemuka 
tarekat pada umumnya   dari aliran Naqsyabandiyyah sekaligus pemimpin dayah. 
Kedudukan mereka sebagai pengikut orang shaleh mendorong masyarakat lokal untuk 
mengikuti religiusitas tarekat. Orang shaleh di sini adalah para pemimpin tarekat yang 
diyakini telah memenuhi kriteria keshalehan yang mencapai derajat auliya.  Masyarakat 
Aceh pada masa itu amat menyanjungi ulama tarekat terutama mereka yang dalam 
dianggap mempunyai tahap kerohanian di tahap auliya yang dipercayai mendapat 
kelebihan dari Tuhan.  

Masyarakat Acheh amat mengharapkan bantuan daripada keberkahan 
auliyau.Nama para aulia itu disebut secara meluas dalam pelbagai ketika seperti ketika 
memulai doa, menggunakan senjata, kesenian, perawatan atau menolak bala (Hurgronje, 
1996). Kepercayaan tentang adanya keramat auliyasama ada semasa hidup ataupun selepas 
wafat masih boleh kita temui di pesisir utara Aceh. Ini terbukti dengan masih terdapatnya 
aktiviti membayar nazar oleh beberapa pengnjung yang mencuci kepala (rhah ulee) di kubur 
yang dianggap keramat. Masyarakat Aceh secara umum mempercayai adanya auliya, orang 
yang mempunyai hubungan khususdekat dengan Allah. Hurgronje juga melaporkan 
bahawa amalan Islam mistik berkembang dan diterima secara luas di sana pada akhir abad 
ke-19. 

Muhammad Muda Waly dipandang sebagai penyebar model religiusitas tarekat 
yang menyebar hampir di seluruh Aceh pada abad ke-20. Religiusitas tarekat Muhammad 
Muda Waly sebelum ke Aceh terlebih dahulu berkembang pada beberapa tempat lain di 
Nusantara seperti di Banten, Pontianak, Madura, Riau dan Minagkabau. Muhammad 
Muda Waly membawa tarekat masuk ke Aceh lewat Sumatra Barat,  ia terlebih dahulu 
menerima tarekat dari Abdul Ghani al-Kamfari di Padang. Setelah kepulangannya ke Aceh 
(1939) ia mendirikan tempat tarekat di dayahnya, darul muttaqin. Dari darul muttaqin, 
melalui murid-muridnya tarekat berkembang ke seluruh Aceh (Badal. 2004).  

 
Tarekat di Pesisir Utara Aceh 



Iskandar  

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025| 61  

 

Di pesisir utara Aceh, tarekat yang berkembang dari usaha Muhammad Thaeb. 
Praktik tarekat yang dimulai dari dayah Darut Thaibah di Lhoksukon telah melahirkan 
lebih dari 20 cabang baru. Dalam tarekat terdapat struktur kepemimpinan tatapi 
penggunaan istilah berbeda antara satu tarekat dengan tarekat lainnya. Dalam Tarekat 
Naqsyabandiyyah jenjang kepemimpinan dari atas ke bawah dimulai dari Mursyidul Am, 
Mursyid, Munafidz dan Khalifah sebagai kedudukan terendah. Sedangkan dalam Tarekat 
Mufarridiyyah sistem tersebut tidak di kenal. Dalam Tarekat Mufarridiyyah di gunakan 
istilah guru bagi mereka yang telah mendapat restu dari syaikh untuk mengembangkan 
tarekat. Sedangkan untuk para pembatu syaikh digunakan istilah petugas. Para petugas ini 
menjalankan tugasnya hanya sebatas wewenang yang telah diberikan syaikh kepada 
mereka. Tugas tugas tersebut hanya berlaku semasa syaikh masih hidup, namun setelah 
syaikh tiada urusan tersebut dikembalikan ke dalam musyawarah.  

Kedudukan khalifah dalam Naqsyabandiyyah dapat di setarakan dengan 
kedudukan guru dalam Tarekat Mufarridiyyah. Adapun wewenang tersebut sebagaimana 
tercantum di bawah ini: 
1. Tugas Mursyidul Am mengangkat mursyid, mengangkat munafidz, mengangkat 

khalifah, memimpin pengikut, memimpin ritual tarekat, memindahkan maqam 
pengikut tarekat dan memimpin tawajuh. 

2. Tugas Mursyid mengangkat munafidz, mengangkat khalifah, memimpin pengikut, 
memimpin tawajuh dan memindahkan pelajaran dalam tarekat. 

3. Tugas Munafidz mengangkat khalifah, memimpin pengikut, memimpin tawajuh dan 
memindahkan pelajaran. 

4. Tugas Khalifah; memimpin ibadah tawajuh, mengkordinir pengikut dan menerangkan 
pelajaran tarekat  

 
 
 
Pengutan Religiusitas Tarekat  

Dalam tarekat terdapat sejumlah elemen yang berkontribusi untuk penguatan 
religiusitas. Elemen tersebut terdiri dari mursyid, ijazah, zikir, partisipan, dan tawajuh. 
Dari keseluruhan elemen tarekat, zikir dan wirid merupakan elemen yang dipraktikkan 
hamper dalam setiap keadaan.  
 
Mursyid  

Kata mursyid berarti orang yang menunjukkan jalan keruhanian yang benar.  
Dalam dictionary of Islam, mursyid berarti a guide from rasyad, a straight road. The title given to the 
spiritual director of any religious order.  Demikian juga dengan Osman Bin Bakar menulis 
mursyid merupakan pembimbing spiritual. Kedudukan mursyid dalam tarekat menempati 
posisi sentral sebagai pemimpin keruhanian pengikut. Ia bertanggung jawab secara 
spiritual tentang keberhasilan penyelenggaraan tarekat mulai dan kedatangan hingga 
pengikut meninggalkan lokasi. Mursyid mempunyai wewenang mulai dan prosesi 
penerimaan ijazah. Pembaiatan hingga pengangkatan khalifah di wilayah tertentu. Mursyid 
juga berwenang dalam menaikkan zikir salik ke jenjang yang lain. 

Di dayah Kuta Krueng, Pidi Jaya, Mursyid dapat melakukan asesmen dan 
intervensi perilaku kepada partisipan secara harmonis. Intervensi perilaku berguna dalam 
memodifikasi perilaku partisipan untuk proses kognisi, emosi, dan sosiologis. Penglaman 
moral ini akan berkembang pada patisipan tanpa disadarai tetapi dapat diobservasi. 



Iskandar 

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025| 62  

 

Karena itu, perspektif  berhubungan denngan tingkah laku. Mursyid lebih jauh berperan 
untuk memberi akses spiritualitas lebih luas kepada partisipan. Musyid berfungsi dalam 
menuntun pengikut menjalankan ritual untuk memperkuat religiusitas. Sulaiman Zuhdi 
mengemukakan kriteria mursyid dalam tarekat. Pertama, dengan perintah mursyid 
sebelumnya. Kedua, dengan wasiat mursyid sebelumnya. Ketiga, dengan musyawarah 
khalifah dan pengikut secara bulat dan keempat, ditunjuk oleh mursyid. Berdasarkan 
pengalaman partisipan dan studi dokumentasi, penulis memahami bahwa mursyid adalah 
pembimbing tarekat untuk mencapai kesadaran diri tentang Pencipta. Di Dayah 
Muhammad Thaeb, Lhoksukon, Aceh Utara, mursyid membimbing partisipan secara 
berkala melalui meditasi untuk berhubungan dengan dimensi eskatologis. Mursyid diyakini 
mempunya berkah dan melakukan penyembuhan keruhanian untuk memperkuat 
religiusitas partisipan. Mursyid di dayah Babussalam, Alue Bili, Panton Labu, menjaling 
hubungan kasih sayang sebagai ikatan primer dengan partisipan. Hubungan itu bersifat 
psikologis dan sangat membantu dalam meningkatkan religiusitas.  
  
Ijazah  

Peminat tarekat dapat memperkuat religiusitas setelah membuat komitmen 
keruhanian yang disebut dengan ijazah. Ijazah yang dimaksudkan di sini adalah ikatan janji 
spiritual antara  pengikut tarekat dengan mursyid. Komitmen ini berbasis spiritual untuk 
menuju religiusitas.  
 
Zikrullah  

Zikrullah adalah menyebut nama Allah secara berulang-ulang untuk mendapatkan 
faedah sebagaimana dicantumkan dalam pelajaran tarekat. Zikrullah adalah zikir lisan 
memperkuat pelindung spiritual terhadap gangguan energi negatif. Bagi para pemula, 
wajib melakukan pembersihan diri dengan menyebut Allah... Allah...Allah…sebanyak 
70000 kali dalam sehari semalam dalam kelambu. Zikir di luar kelambu tidak dihitung ke 
dalam jumlah tersebut. Setelah selesai zikir Allah…Allah…Allah, kemudian Khalifah 
dengan izin mursyid melanjutkan zikir ke fase lathaif sembilan. Ini merupakan fase di 
mana para pengikut menerima zikir guna pembersihan diri yang mencakup lima fungsi 
dhikir. Pertama, lathti if qalbu, berzikir 5000 kali guna pembersihan dan pengisian qalbu. 
Kedua, latha if ruh, berzikir 1000 kali guna pensucian ruh dari dosa. Ketiga, latha if sir, 
berzikir 1000 kali guna pembukaan rahasia ketuhanan. Keempat, latha if khafi, berdhikir 
1000 kali guna membersihkan rasa dan kelima, latha if ikhfa, berzikir sebanyak 1000 kali 
guna membersihkan pikiran. 

Berzikir dengan menyebut Allah mengaktifkan beberapa bahagian otak. Secara 
sains,  
berzikir, wirid dan ibadah yang diulang-ulang terbukti dapat meningkatkan kemampuan 
otak. Zikir lazimnya dilakukan setelah shalat. Hasil penelitian memperlihatkan bahwa doa 
sebagai refleksi kesadaran mempunyai implikasi vibrasi terhadap objek. Pengikut tarekat 
percaya bahwa doa para wali lebih berkualitas. Penggabungan pikiran dan doa merupakan 
hal baru di lingkungan Barat berbeda dengan Islam telah berlangsung selama berabad-
abad. Dossey memberikan atensi khusus terhadap hubungan doa dengan pikiran 
(Dossey). Pengikut tarekat percaya bahwa doa efektif dalam pengutan religiusitas karena 
terhubung dengan kesadaran.  
 
Tawajuh 



Iskandar  

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025| 63  

 

Tawajuh adalah unsur penting tarekat yang disampaikan khalifah Boy Haqqi 
selama di lokasi penelitan. Bagi pemula, tawajuh cukup dengan menyebut 
Allah…Allah…Allah sebanyak mungkin. Selanjudnya menghadirkan mursyid, 
menghadirkan maut, menghadirkan kubur dan menghadirkan hari kiamat. Karena itu, 
tawajuh merupakan proses membangun kesadaran jiwa terhadap rangkaian peristiwa 
kehidupan yang telah dan akan dilalui oleh manusia mulai dari sejak ia lahir hingga 
berjumpa dengan Allah. Pengikut tarekat mengartikan tawajuh sebagai aktifitas mental 
yang bersifat eskatologis untuk memperoleh limpahan kesadaran keruhanian.  Lazimnya, 
tawajuh dilakukan terhadap dimensi keimanan, yaitu tentang Allah, malaikat, nabi, kitab 
suci, hari pengadilan, taqdir, mursyid dan kubur. Tawajuh membantu pengikut tarekat 
membentuk visualisasi tentang diri nya dalam dimensi keimanan. Bagaimana dirinya (salik) 
di hadapan Allah, di hadapan malaikat, di hadapan nabi, di hadapan kitab suci, di hari 
pengadilan, dalam menjalani taqdir, di hadapan mursyid dan dalam kubur. Berhubungan 
dengan sikapnya sebagai seorang muslim, sebagai seorang mukhsin dan sebagai seorang 
mukmin. Karena itu, pengikut tarekat mempuntai tiga identitas, yaitu identitas sebagai 
muslim, mukhsin dan mukmin. Visualisasi tersebut dilakukan untuk membangun 
kesadaran diri guna penguatan religiusitas. 

Dalam tawajuh, pengikut tarekat menghubungkan kesadaran secara total dengan 
makna yang terkandumng dalam seluruh aspek eskatologis. Khalifah menjelaskan bahwa 
hubungan kesadaran dengan makna eskatologis sesuai dengan kebersihan rasa seorang 
murid. Tawajuh sebagai aktifitas mental untuk menghadirkan visual tentang 
pertanggungjawaban pejalanan hidup, mulai dari lahir hingga akhir hidupnya di hadapan 
Tuhan. Tawajuh juga berfungsi untuk mengeksplorasi aspek negatif diri.  Tawajuh jalan 
membentuk kepribadian baru. Lebih lanjud, pemimpin tarekat menjelaskan tawajuh 
membantu partisipan untuk menyembuhkan ego agar tebebas dari sifat negatif. Tawajuh 
membantu partisipan untuk menyadari motiv di balik setiap tindakanya karena motif 
terkait dengan penguatan religiusitas. Jika meditasi dikenal luas di Barat, shalat dikenal di 
kalangan umat Islam, maka tawajuh di kenal di kalangan para pengikut tarekat. Tawajuh 
dalam keterangan Baba Alue Bili, Panton Labu sebagai pemimpin tarekat merupakan 
komponen penting untuk memperkuat feligiusitas secara berkelanjutan.  
 
Doktrin   

Para pemuka tarekat telah menyusun tahap tahally (pembersihan), takhally 
(pengisian) dan tajally (peleburan) sebagai doktrin untuk pembersihan diri. Pemuka tarekat 
sebagai penerus kenabian, dipandang mempunyai kesadaran bertanggungjawab terhadap 
religiusitas. Karena itu, kontribusi tarekat dalam memperkuat religiusitas, mulai dari 
Tarekat Qadriyyah oleh Syaikh Abd Qadir higga Tarekat Mufarridiyyah masih 
berlangsung. Dalam amatan penulis, doktrin tarekat sebagaimana ditulis oleh Qusyairy 
untuk menuntun jalan bagi murid yang kan menempuh jalan tasawuf dalam melakukan 
taubat, mujahadah, khalwat, uzlah, taqwa, wara`, zuhud, shamat, khauf, raja`, hazan, ju`, 
tarkus syahwat, khusyu, tawadhuk, mukhalafatun nafsi, qana`ah, tawakkul, syukur, yaqin, 
shabar, muraqabah, redha, ubudiyah, iradah, istiqamah, ikhlas, shiddiq, haya, zikir, al-
futuwah, firasah, khulq, doa, fiqr dan wilayah (Abdul Karim, 2002).  

Tarekat menggunakan shalat, zikir, wirid, tawajuh dan simbol-simbol untuk 
memeperkuat religiousitas. Julian Baldick, Reynold A. Nicholas atau Annemarie Schimmel 
menjelaskan tarekat dan aspek aspeknya sebagai jalan menuju Tuhan.  Selama penelitian 
ditemukan dua perspektif tentang religiusitas tarekat. Pertama, berpandangan bahwa 



Iskandar 

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025| 64  

 

tarekat merupakan sistem ibadah yang diadopsi dari luar Islam. Kedua, berpendapat 
bahwa tarekat merupakan saripati dari prilaku Nabi dan para shahabatnya untuk 
membentuk religiusitas muslim. Jejak religiusitas tarekat seperti Tarekat Sanusiyyah di 
Afrika, Tarekat Alawiyyin di Hadramaut, Tarekat Qadiriyah-Naqsyabandiyah di 
Nusantara, Tarekat Saman dan Rifa`i di Aceh.  Penulis juga mengeksplorasi makna yang 
terkandung dalam simbol-simbol tarekat. Pada dasarnya, simbol-simbol dimaksudkan 
untuk mengarahkan perhatian pengikutnya kepada nilai-nilai di dalamnya. Simbol 
konstitutif mengekspresikan nilai-nilai bersumber dari ajaran Islam. Sementara simbol 
ekspresif mengekspresikan aspek estetis dari tarekat. Hubungan simbol konstitutif dan 
simbol ekspresif dalam tarekat sebagai suatu sistem bersifat korelatif. Simbol kegelapan 
mempunyai hubungan yang misterius dalam tradisi mistik Islam. Pengikut tarekat percaya 
bahwa simbol kegelapan yang dialami dengan sengaja merupakan jalan menyadari makna 
qubur di balik kematian (Y. Sumandio Hadi. 2006).  

Hubungan kedua simbol sulit untuk dipisahkan sebagaimana diperlihatkan dalam 
masyarakat muslim terdapat sejumlah malam seperti malam Jumat, malam hari raya, 
malam pertama mayat berada dalam kubur, malam nisfu sya‘ban yang kesemua malam 
tersebut diyakini mengandung sejumlah peristiwa dan makna yang memperkuat 
religiusitas. Sejumlah simbol suci popular untuk mengkomunikasikan nilai-nilai spiritual 
Islam masih dapat ditemukan hingga sekarang. Kakbah merupakan simbol pemersatu arah 
shalat umat Islam sedunia, hajar aswad, melempar jumrah, sa`i, wuquf, tawaf, ihram dan 
ziarah. Komunitas tarekat menggunakan simbol-simbol untuk mengkomunikasikan 
pengalaman-pengalaman mistik di kalangan mereka. Qusyairi menjelaskan bahwa para sufi 
pada kurun ketiga dan keempat hijriah mempunyai istilah bahasa-bahasa tersendiri yang 
telah disepakati. Para sufi bersikap preventif terhadap penyebaran rahasia mistik di antara 
orang orang yang bukan ahlinya untuk menghindari salah faham. Berdasarkan studi 
literatur dan lapangan, masyarakat di pesisir utara Aceh mempunyai kecenderungan dalam 
penguatan religiusitas berbasis tarekat dari Tarekat Naqsyabadiyyah. Penilaian ini 
diperkuat dengan data sejarah tentang keberadaan Tarekat Naqsyabandiyyah dalam 
menghidupkan religiusitas di kalangan masyarakat di sepanjang pesisir utara Aceh.  
 
Religiusitas Tarekat 
 Religiusitas tarekat sebagai pendekatan keshalehan telah lama dijalankan di 
kalangan umat Islam. Gagasan religiusitas merupakan doktrin utama yang ditawarkan 
tarekat. Selama berabad-abad pemuka tarekat telah menyusun konsep dan teori religiusitas 
yang berpedoman kepada Rasulullah, shahabat dan ahlus suffah (Gulevich, 2004). Para 
shahabat dan ahlus suffah menyaksikan secara langsung Rasulullah menyediakan tempat 
khusus di beranda masjid Madinah untuk membangun religiusitas bagi para shahabat yang 
mengkhususkan diri untuk berzikir, memahami al-Quran dan muhasabah (Nasr. 2003).  

Latar belakang terbentuknya religiusitas tarekat mengacu kepada praktik 
keruhanian yang dilakukan oleh Rasulullah dan para sahabat ahlus suffah (Schimmel. 
1986). Karena itu, kehidupan keruhanian Rasulullah, para shahabat dan ahlus suffah 
menjadi faktor terbentuknya religiusitas tarekat (Geoffroy, 2010). Aspek religiusitas, 
riadhah, mujahadah dan zikir dari tradisi Rasulullah masih dilestarikan di kalangan tarekat 
hingga kini (Muhammad Waly,). Khalid Khurdi merupakan pemuka tarekat yang 
memperkenalkan tarekat sebagai model dalam membangun religiusitas tarekat. Model 
religiusitas tarekat dari Khurdi tersebar di kalangan pengikut Tarekat Naqsyabandiyyah di 
pesisir utara Aceh. Syaikh Abd Qadir Jailani (470-561 H/1077-1166 M) dari Jailan 



Iskandar  

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025| 65  

 

memperkenalkan religiusitas tarekat pada abad ke-12 M (A. Fuad Said. 2003). Doktrin 
dalam religiusitas Syaikh Abd Qadir Jailani berdasarkan kepada jalan tauhid. Doktrin juga 
mencakup tentang fungsi syaik sebagai pemandu keruhanian, zikir sebagai sarana 
mengakrabkan diri kepada Pencipta, tarekat sebagai proses pembentukan religiusitas, 
tawajuh sebagai proses internalisasi nilai nilai dimensi batin dan wirid sebagai proses 
penguatan nilai (Abbas, 1985).  

Doktrin tarekat memberi kontribusi pada penguatan religiusitas pribadi dengan 
meningkatkan kesadaran terhadap adab, konsep diri, penataan pikiran, penataan rasa dan 
cara berperilaku. Doktrin tarekat memandu dalam transmisi pengetahun keislaman yang 
memperkuat aspek ritual (syariah), ideologis (aqidah), intelektual (ilmu), pengalaman 
(experiential) dan konsekuensial (pengamalan). Dalam kontek masyarakat Aceh, 
religiusitas tarekat merupakan refleksi dari kesadaran bersyariah. Setiap dimensi religiusitas 
tersebut berhubungan dengan religiusitas tarekat.  
 
Tarekat Dalam Penguatan Religiusitas 

Tarekat sebagai jalan membangun religiusitas mengandung aspek aspek yang 
memperkuat keshalehan. Tarekat dipercaya sebagai warisan religiusitas para ambiya yang 
yang diteruskan para auliya untuk membentuk keshalehan. Aspek mursyid sebagai 
pemandu, ijazah sebagai aspek kesepakatan religiusitas untuk mewujudkan keshalehan, 
aspek zikrullah untuk mengaktifkan rasa, aspek doa untuk mengaktifkan fokus 
keruhanian. Aspek utama dalam religiusitas tarekat terdiri dari Islam (syariat), Ihsan 
(tarekat) dan Iman (hakikat). Dari ke tiga aspek tersebut disarikan suatu model doktrin 
dan ritual untuk membangun religiusitas di bawah pengawasan seorang syaikh. Karena itu, 
sejumlah referensi dan hasil penelitian memperlihatkan terdapat hubungan antara 
religiusitas dan keshalehan.  
 Di Bagdad, tarekat membangkitkan kembali religiusitas umat Islam yang hancur 
akibat penindasan serdadu Mongol. Demikian juga, ketika keruntuhan peradaban Islam 
akibat kekalahan dalam perang salib II. Ajid Thohir menulis bahwa pada situasi semacam 
itu, pemuka tarekat berhasil menggerakkan religiusitas untuk menjaga peradaban Islam. 
Pemuka tarekat pergi mencari tempat tempat yang aman untuk mendirikan posn pos 
untuk memperkuat Kembali religiusitas sebagai mana terjadi di pesisir utara Aceh Ketika 
konfik. Di Afrika, abad ke-19, tarekat menentang kolonialisme untuk mempertahankan 
identitas dan nilai-nilai Islam dari tekanan Perancis dan Italia. Tarekat Qadriyyah di 
Aljazair, Tareka Saman di Sudan Timur, Tarekat Mahdi di Sudan, Tarekat Sanusiyyah di 
Libya. Sedangkan di Asia, Tiongkok, Turkistan, Afganistan maupun Hindia, Tarekat 
Naqsyabandiyyah meningkatkan kesadaran spiritual umat Islam. Di dunia Melayu dan 
Nusantara pada abad ke 16 M hingga 19 M, tarekat terlibat dalam religio-politik. 
Berpengaruh dalam mewarnai aspek sosial, pendidikan publik, gerakan perlawanan 
kolonialisme, perdagangan dan politik. Di Nusantara, format religiusitas sejumlah ulama 
tarekat mewarnai dunia pendidikan Islam secara luas. Religiusitas Ibn `Arabi berpengaruh 
dalam konsep ketuhanan, al Ghazali dalam bidang tasawuf, Abd Qadir dalam bidang 
zikrullah dan Naqsyabandi masih menjadi rujukan utama dalam tarekat dan zikir qalbu.   
 Dalam konteks Aceh, sejak sultan Iskandar Muda hingga hari ini, doktrin tarekat 
masih melekat dengan masyarakat. Doktrin Hamzah Fansuri, Syamsuddin al-Sumatrani, 
Saiful Rijal, Nuruddin Ar-Raniry, Muhammad Muda Waly, Muhammad Thaeb dan 
Muhibuddin Wali. Pemuka tarekat masih sepakat tentang urgensinya religiusitas walaupun 
format religiusitas berbeda pendekatannya. Dalam tarekat, religiusitas para pengikutnya 



Iskandar 

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025| 66  

 

diperkuat dengan wirid harian, wirid mingguan, wirid bulanan dan wirid tahunan. Murid 
tarekat juga melakukan pertemuan internal dan melakukan kunjungan spiritual secara 
teratur kepada pimpinan tarekat untuk memperoleh berkah tersembunyi.  
 
Format Religiusita Tarekat  

Format religiusitas tarekat berdasarkan kepada lima rukun Islam (syariat), dua 
rukun ihsan dan enam rukun Iman atau dikenal dengan tiga belas pilar ad-Din. Tarekat 
menerapkan disiplin secara ketat untuk mengaplikasikan ketiga belas pilar tersebut dalam 
rangka membentuk religiusitas para pengikutnya. Pengikut Tarekat Mufarridiyyah 
melakukan penguatan religiusitas melalui membaca surat as-Sajadah sebanyak 700 kali 
selama bulan Ramadhan, melakukan wirid as-Sajadah pada malam Jumat atau membaca 
surat as_Sajadah 41 kali dalam sehari semalam di tempat yang telah ditentukan. wirid 
tersebut bersifat anjuran tidak sampai membatalkan syarat menjadi pengikut terekat.  
Sementara dalam tarekat tarekat maupun tarekat Alawiyyah jika wirid tidak dikerjakan 
sesuai dengan tuntunan Mursyid dapat membatalkan seseorang dari tujuan mistik tersebut.  
 
Religiusitas di Pesisir Utara Aceh 

Masyarakat telah menjalankan ibadah secara konvensional tanpa penekanan pada 
tujuan dari aspek aspek ibadah. Tarekat hadir menyediakan perangkat penguatan 
religiusitas kepada masyarakat lokal untuk memastikan bahwa tujuan dari aspek aspek 
ibadah dapat tercapai. Dalam perspektif masyarakat lokal, tarekat merupakan jalan 
memperkuat religiusitas. Di Pesisir utara Aceh, religiusitas didominasi Tarekat 
Naqsyabandiyah yang dipandu oleh almarhum Muhammad Thaeb murid dari Muhammad 
Muda Waly. Penguatan religiusitas disosialisasikan melalui pendirian sejumlah tempat 
tarekat oleh ulama dayah. Berdasarkan hasil observasi, wawancara dan dokumentasi 
lapangan, dimensi religiusitas yang berkembang di pesisir uatara Aceh mencakup ritual 
(syari'ah), ideologis (aqidah), intelektual (ilmu), pengalaman (experiential) dan 
konsekuensial (pengamalan).  Azyumardi Azra menafsir, tarekat berguna dalam 
menambah energi religiusitas bagi penguatan tatanan masyarakat ideal. Pemuka tarekat 
terus mendorong para pengikutnya untuk berkomitmen terhadap keshalehan yang 
konstruktif. Religiusitas tarekat terbukti berhasil menjadi konsumsi keruhanian para 
pengikutnya sebagaimana terlihat dalam perilaku beradab. Ajid Thohir menulis bahwa 
religiusitas tarekat telah berhasil membentuk perilaku berdadab. Pengikut tarekat pergi 
mencari tempat-tempat yang aman untuk mendirikan pos-pos yang multifungsi sebagai 
surau maupun pesantren untuk menampung pengungsi di wilayah konflik dan juga tempat 
rehabilitasi religiusitas (Thohir, 2002).  

Di Asia, Tarekat Naqsyabandiyyah memperkuat religiusitas masyarakat Tiongkok, 
Turkistan, Afganistan, Hindia dan Nusantara. Di Nusantara pada abad ke 16 M hingga 19 
M, tarekat secara aktif terlibat dalam mengembalikan kesadaran keshalehan. Unsur zikir, 
tawajuh dan tarekat dari tarekat dapat mengaktifkan fungsi religiusitas untuk 
menghidupkan keshalehan. Implementasi religiusitas tarekat dipandan sebahagian para 
ulama relevan dalam menghidupkan keshalehan. 
 
Alasan Kehadiran Religiusitas Tarekat 
 Paradigma masyarakat yang religious menjadi alasan primer kebangkitan 
religiusitas tarekat di pesisir utara Aceh. Masyarakat masih mempercayai pendekatan 
tarekat sebagai solusi praktis untuk menyelesaikan persoalan keselamatan, kesehatan dan 



Iskandar  

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025| 67  

 

ekonomi. Menurut Husnan Thaeb, religiusitas tarekat untuk mereduksi pengaruh paham 
yang menyimpang dari nilai-nilai Islam. Investigasi yang penulis lakukan tentang alasan 
kebangkitan religiusitas tarekat paling tidak terdiri dari: 
 
1. Doktrin Religiusitas  

Doktrin Islam mewajibkan umatnya menjalankan religiusitas untuk mewujudkan 
keshalehan. Kewajiban menjalankan religiusitas dilakukan melalui tarekat yang 
mengajarkan doktrin tahalli (mengenal sifat tercela), takhalli (mengenal sifat terpuji) dan 
tajalli (internalisasi nilai terpuji). Tarekat juga menerapkan disiplin dalam taubat, shalat, 
zikrullah, doa, dan tawajuh ditujukan kepada pemurnian struktur kejiwaan. Permasalah 
kejiwaan masyarakat Aceh karena hidup dalam mata rantai konflik yang panjang dan 
bencana alam. Konflik dan bencana telah menghancurkan sendi-sendi kehidupan 
ekonomomi, budaya, politik dan agama di Aceh. Dalam kontek tertekan, masyarakat 
membutuhkan tarekat sebagai jalan menguatkan religiusitas.  
 
2. Pertahanan Iman  

Tarekat bagi sebahagian masyarakat masih dijalankan sebagai doktrin dan ritual 
untuk menjaga kemurnian iman dari pengaruh negatif. Karena itu, tarekat digunakan 
untuk memproteksi. Pandangan ini ditemui pada pengikut dari berbagai tarekat secara luas 
di pesisisr utara Aceh. Dalam konteks yang lebih luas, pandangan demikian juga 
ditemukan di wilayah beberapa konflik Di Bagdad akibat serangan tentara Mongol yang 
diikuti kebangkitan tarekat berkontribusi dalam penguatan religiusitas. Di Afrika, tarekat 
Sanusiyyah meningkatkan religiusitas masyarakat untuk melawan kolonial Perancis. Di 
Jawa. tarekat tampil memperkuat religiusitas untuk melawan kolonial Belanda. Di Aceh, 
tarekat juga tampil memberikan pencerahan dalam memperkuat religiusitas. 
 
3. Ulama Pewaris Nabi 

Di Aceh, apresiasi terhadap ulama sebagai pewaris nabi telah mengakar di 
kalangan masyarakat. Pandangan tersebut merujuk kepada doktrin Islam, ulama adalah 
pewaris para nabi dan istimewa terhadap auliya. Dalam tradisi tarekat, berziarah ke maqam 
ulama untuk iktibar, berdoa, membayar nazar dan kenduri merupakan bentuk apresiasi 
terhadap ilmu dan amalan yang diajarkan ulama tersebut, baik semasa hidup atau setelah 
wafatnya. Apresiasi terhadap ilmu fiqh, ilmu tarekat, ilmu tasawuf dan ilmu tauhid. 
Demikian juga dengan amalan zikrullah, wirid dan doa doa. Tarekat merupakan warisan 
para nabi yang diteruskan oleh ulama Aceh dan masih dihargai masyarakat dari berbagai 
latar belakang strata sosial. Apresiasi terhadapa ulama dan warisannya telah menyatu 
dengan budaya mereka.  

Penghargaan terhadap ulama tidak pernah berakhir, di waktu hidup atau setelah 
wafatnya. Sebahagian pemuka tarekat lebih dihormati setelah wafat dari pada semasa 
hayatnya. Maqam pemuka tarekat merupakan gerbang menuju kesadaran keruhanian, 
kawasan damai bagi mereka yang gelisah di tengah kegaduhan dunia. Paradigma tersebut 
memberikan porsi khusus terhadap kedudukan ulama tarekat sebagai pemandu 
religiusitas. Kesesuaian antara nilai nilai yang terkandung dalam Islam dengan paradigma 
religiusitas lokal menjadi faktor yang memperkuat alasan kebangkitan religiusitas tarekat 
pesisir utara Aceh.  

 
 



Iskandar 

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025| 68  

 

C. Kebangkitan Religiusitas Tarekat  
Selama di beberapa lokasi penelitian, penulis menemukan sejumlah tanda 

kebangkitan religiusitas tarekat di pesisir Utara Aceh. Kebangkitan religiusitas tarekat 
tersebut berhugungan dengan kehadiran sejumlah pemuka tarekat yang aktif dalam 
mengedukasi masyarakat tentang religiusitas tarekat di sana. Sejumlah tanda 
mengindikasikan kebangkitan religiusitas tarekat di pesisir uataraAceh. Penulis mencatat 
sejumlah faktor kebangkitan religiusitas tarekat di pesisir utara Aceh.  
 
1. Pemimpin Dayah Panutan 

Di pesisir utara Aceh, pemimpin dayah merupakan ulama yang berperan penting 
dalam proses transformasi pengetahuan Islam di lembaganya dan juga masyarakat sekitar. 
Dayah mereka juga mejadi pusat pendidikan keruhanian bagi para murid dan masyarakat 
yang bermiat kepda religiusitas tarekat di bawah bimbingannya. Keterlibatan ulama dayah 
dalam mempromosikan tarekat merupakan indikasi yang paling kuat di antara sejumlah 
tanda penting tentang kebangkitan religiusitas di pesisir utara Aceh. Ulama menggunakan 
dayah untuk menyebarkan tarekat secara luas sebagai wujud tanggung jawab terhadap 
penguatan religiusitas di kalanngan masyarakat. 

Praktik tarekat berbeda penekanannya di satu lokasi dengan lokasi lainnya, namun 
semangat utamanya adalah menghidupkan religiusitas. Keluarga Karimuddin sebagai 
pimpinan tarekat pada dayah Babussalam di Alue Bili, menyampaikan tarekat di 
lingkungan dayahnya hanya kepada muridnya yang berminat saja. Para murid juga tidak 
diharuskan memakai sorban. Cara tersebut juga berlaku di dayah Darut Thaibah, dimana 
para murid tarekat ditekankan untuk memahami tarekat dan simbol-simbol. Sementara di 
dayah MUDI Samalanga, tidak seluruh santri mengikuti tarekat. Membaca surat yasin 
sebelum magrib, melakukan wirid setiap malam Jumat dan menggunakan biji tasbih dalam 
berzikir.  
 
2. Lembaga Pendidikan Dayah 

Di Aceh, dayah sebagai media penyebaran religiusitas tarekat sudah berlangsung 
lama. Dayah mempunyai nama berbeda pada setiap daerah. Di Afrika, Tarekat Sanusiyyah 
menggunakan ribath sebagai media penyebarannya dan mencapai kesuksessan pada abad 
ke XIX. Di Thailan di gunakan istilah pondok. Sedangkan di Indonesia menggunakan 
pesantren untuk penyebarannya tarekat. Kelihatannya menggunakan nama dayah (di 
Aceh), surau (di Sumatera Barat), pasantren (di Jawa), pondok (di Thailand), ribath (di 
Afrika) ataupun zawiyyah (di Turki) sebagai media penyebaran tarekat di kalangan 
masyarakat.  

Penggunaan dayah sebagai media penyebaran religiusitas tarekat disebabkan dua 
alasan. Pertama, dayah memang satu-satunya lembaga pendidikan umat Islam dalam 
mentransfer pengetahuan keislaman di luar mesjid sebelum bersentuhan dengan model 
pendidikan modern. Kedua, dayah memang dipersepsikan oleh sebahagian masyarakat 
sebagai tempat yang tepat dalam menimba pengetahuan yang dapat memperkuat 
religiusitas. Masyarakat Aceh, lebih memberikan apresiasi kepada ulama dayah ketimbang 
para akademisi. 
 Di Aceh, terdapat fenomena serupa yang hampir merata dimana tarekat 
disebarkan ke masyarakat melalui dayah. Keterlibatan dayah secara aktif dalam 
memfasilitasi penyebaran tarekat di pesisir utara Aceh semakin memperkokoh kehadiran 
religiusitas tarekat. Tarekat di lingkungan dayah di pandang positif oleh sebahagian 



Iskandar  

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025| 69  

 

masyarakat karena ada referensi dari kitab para ulama yang dihormati. Di Samalanga, 
sebagaimana di sejumlah tempat lainnya, tarekat diselenggarakan di dayah dan mendapat 
respons dari sebahagian masyarakat lokal yang datang dari berbagai daerah.  
 
3. Kehadiran Rumah Tarekat  

Sejumlah tempat tarekat baru menjadi tanda penting bagi kebangkitan religiusitas 
di pesisir utara Aceh. Rumah tarekat tersebut berdiri atas usaha sejumlah ulama dayah 
dalam mengembangkan praktik tarekat. Mereka mengembangkan tarekat di lingkungan 
dayah dan terjun langsung ke masyarakat seperti dilakukan oleh Muhammad Thaeb. Ia 
mendirikan sejumlah rumah tarekat yang baru di Lhoksukon hingga ke Aceh Timur. 
Usaha Muhammad Thaeb menghasilkan dua puluh tujuh tempat tarekat baru.  

Tempat tarekat baru juga terdapat di wilayah Aceh Utara, Bireuen, Sigli dan Banda 
Aceh. Tempat tarekat yang terakhir dibuka adalah di dayah MUDI Mesjid Raya Samalanga 
oleh Mursyidul Am, Muhibuddin Waly anak kandung dari Muhammad Muda Waly dari 
panatai selatan Aceh. Dayah ini berbasis fiqh yang mempunyai pengaruh luas di pesisir 
utara Aceh karena perannya yang luas dalam penguatan religiusitas. Jumlah tempat tarekat 
yang meningkat di pesisir utara mengindikasikan adanya penerimaan masyarakat secara 
luas terhadap fenomena keagamaan tersebut yang menjadi alasan penting bagi 
kebangkitan religiusitas tarekat di pesisir utara Aceh. 
 
4. Jumlah Pembantu Tarekat Baru  

Pembantu tarekat yang baru dilantik disebut khalifah. Muhammad Thaeb sebagai 
salah seorang pimpinan tarekat banyak melantik khalifah baru di pesisir uatara Aceh. Para 
khalifah ini lebih aktif dalam mendampingi para partisipan tarekat dalam memahami 
materi dan praktik relogiusitas tarekat selama berlangsung di lokasi. Dukungan khalifah 
baru berkontribusi dalam memperluas wilayah penyebaran tarekat dan menjadi tanda 
kebangkitannya. Pelantikan khalifah tarekat yang dilakukan di sejumlah tempat di Aceh 
telah memasuki generasi ketiga. Mulai dari Muhammad Muda Waly sebagai perintis yang 
menyebakan melalui jalur lembaga pendidikan dayah (Muda Waly, 1994). Para murid 
Muda Waly selanjudnya menyebarkan tarekat ke seluruh Aceh dan masih menggunakan 
dayah sebagai media penyebaran seperti yang dilakukan Muhammad Thaeb di pesisir 
uatara Aceh.  Dan generasi ke tiga oleh para khalifah yang baru dilantik. 
 
5. Partisipasi Akademisi 

Akademisi mempunyai perspektif yang berbeda dalam memandang fenomena 
tarekat terutama setelah porsi penelitian sosial semakin meningkat yang mengharuskan 
mereka memberikan sikap ilmiah terhadap fenomena sosial-keagamaan tersebut. 
Akademisi memberikan kontribusi dalam menjelaskan paradigma, dasar hukum, relevansi 
tarekat terhadap psikis dan hungungannya terhadap kontek sosial-keagamaan di kalangan 
masyarakat Muslim. 
 Para ilmuan kampus memandang netral suatu fenomena sosial-keagamaan dan 
dapat mereduksi pandangan yang tidak proporsional terhadap praktik religiusitas tersebut. 
Kontribusi para ilmuwan tersebut telah menghadirkan perspektif religiusitas tarekat di 
kalangan masyarakat hari ini yang pro maupun kontra. Akademisi yang tertarik kepada 
religiusitas tarekat dari kalangan internal Islam maupul eksternal Islam semakin 
meningkat. Secara internal, mereka berpartisipasi dalam berbagai tarekat dan mendapat 
kepercayaan menduduki posisi tertentu. Secara eksternal, mereka yang non muslim 



Iskandar 

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025| 70  

 

memberikan perhatian terhadap sejarah, praktik dan doktrin mistik Islam, bahkan tidak 
jarang memberikan apresiasi terhadap kontribusi Islam mistik bagi kemajuan masyarakat.  

Penulis menemukan keterlibatan para sarjana semakin meningkat jumlahnya 
termasuk guru besar yang menjadi pemimpin tareka. Alasan keterlibatan mereka karena 
religiusitas tarekat tersebut merupakan warisan keruhanian dari para nabi dan auliya. 
Religiusitas tarekat telah lama mendapatkan pengakuan luas di dunia Islam selama 
berabad-abad. Praktik religiusitas tarekat tersebut juga mempunyai daya pikat tersendiri 
untuk memperkuat religiusitas masyarakat dalam menghayati nilai-nilai Islam. Partisipasi 
penuh akademisi dalam religiusitas tarekat telah menambah variasi pengikut walisan para 
wali. Sebelumnya, tarekat dipersepsikan oleh sebahagian masyarakat adalah kegiatan 
spiritual yang tidak seirama dengan spiritualitas Islam. 

Partisipasi akademisi dalam menjelaskan religiusitas tarekat dengan bahasa yang 
mudah dimengerti masyarakat telah menjembatani persepsi masyarakat dengan fenomena 
social keagamaan tersebut. Penjelasan ini relevan karena kehadiran tarekat telah 
menimbulkan kontroversi yang lama di kalangan masyarakat Islam. Karena itu, kehadiran 
akademisi dalam tarekat, baik sebagai partisipan ataupun peneliti telah memberikan 
sentuhan ilmiah dalam memahami religiusitas tarekat dalam membangun keshalehan. 
Konsekwensi kehadiran akademisi dalam religiusitas tarekat telah mendorong mereka 
untuk menjelaskan fenomena tersebut menggunakan perspektif ilmiah dan semakin 
memperkuat religiusitas tarekat di pesisir utara Aceh. 
 
6. Publikasi Religiusitas Tarekat 

Menjelang abad ke-21 hingga hari ini, publikasi tarekat mulai merebak. Sejumlah 
buku, diskusi maupun seminar tentang tasawuf mulai beredar luas di masyarakat. Media 
juga mempublikasikan sejumlah tokoh akademis, tokoh masyarakat maupun politisi 
bergabung ke tarekat. Dalam skala yang lebih luas, sejumlah negara Arab maupun negara 
Barat terus memberikan ruang yang cukup bagi penerbitan dan publikasi buku keruhanian 
Islam.  Atensi para penulis Muslim maupun Barat tentang tarekat Islam, nasional maupun 
internasional tampil di berbagai media cetak maupun elektronik mengemukakan 
pandangan dan temuan mereka tentang religiusitas tarekat dalam membentuk keshalehan. 

Jumlah buku tentang berbagai aspek mistik Islam di Indonesia semakin meningkat 
dan waktu ke waktu. Demikian juga kajian tentang mistik Islam tidak hanya dibahas di 
pasantren tetapi juga diperbincangkan di perguruan tinggi, buku, radio dan televisi. 
Demikian juga dengan penyelenggaraan zikir secara konvensional di sejumlah tempat 
secara terbuka yang diliput televisi. Perilaku masyarakat pesisir utara Aceh yang 
memperlakukan tarekat dan pemimpinnya secara terhormat telah mengkondisikan 
fenomena tersebut special. Sejumlah tanda tersebut mengindikasikan adanya kehadiran 
religiusitas tarekat sebagai fenomena sosial-keagamaan di pesisir utara Aceh. 
 
 
SIMPULAN 

Peran aspek aspek tarekat dalam memperkuat religiusitas di kalangan masyarakat 
Islam telah lama dijalankan. Religiusitas terekat di masa lampau terlihat dalam penolakan 
terhadap berbagai ideologi yang bertentangan dengan Islam guna mejaga keshalehan. Hari 
ini, religiusitas tarekat dari perspektif psikologi dapat mendukung dalam membangun 
kesadaran keshal 

 



Iskandar  

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025| 71  

 

 
REFERENSI 
 
Abbas, S. (1985). 40 masalah agama. Pustaka Tarbiyyah. 
Abdul Karim, A. A.-Q. (2002). Ar-Risalah Al-Qusyairiyah. Pustaka Amani. 
Alfian, I. (2005). Wajah Aceh dalam lintasan sejarah. Gadjah Mada University Press. 
Anwar, R. (2004). Ilmu tasawuf. Pustaka Setia. 
Atjeh, A. (1976). Aceh dan sejarah kebudayaan sastra dan kesenian. Alma’arif. 
Atjeh, A. B. (1996). Pengantar ilmu tarekat: Uraian tentang mistik. H. M. Tawi & Son. 
Azra, A. (2004). Jaringan ulama Timur Tengah dan kepulauan Nusantara abad XVII & 

XVIII: Akar pembaharuan Islam Indonesia. Prenada Media. 
Badal, I. (2004). Teungku Chik di Simpang: Penyebar tasawuf akhlaqi di Aceh. Ar-Raniry 

Press. 
Baldick, J. (2002). Islam mistik: Mengantar Anda ke dunia tasawuf. Serambi Ilmu Semesta. 
Chishti, H. M. (1996). The book of Sufi healing. Thinker’s Library Sdn. Bhd. 
Dossey, L. (1993). Healing words: The power of prayer and the practice of medicine. 

HarperSanFrancisco. 
Geoffroy, E. (2010). Introduction to Sufism: The inner path of Islam. World Wisdom. 
Glock, C. Y., & Stark, R. (1968). American piety: The nature of religious commitment. 

University of California Press. 
Gulevich. (2004). Understanding Islam and Muslim traditions: An introduction to the religious 

practices, celebrations, festivals, observances, beliefs, folklore, customs, and calendar system of the 
world’s Muslim communities. Omnigraphics. 

Hadi, Y. S. (2006). Seni dalam ritual agama. Pustaka. 
Hurgronje, C. S. (1996). Aceh: Rakyat dan adat istiadatnya. INIS. 
Ibrahim, U. (1990). Thariqah Alawiyyah: Napak tilas dan studi kritis atas sosok dan pemikiran 

Allamah Sayyid ‘Abdullah Al-Haddad tokoh sufi abad ke-17. Mizan. 
Massignon, L. (2001). Islam dan tasawuf. Fajar Pustaka Baru. 
Mulyati, S. (2004). Tarekat-tarekat muktabarah di Indonesia. Prenada Media. 
Nasr, S. H. (2003). Signifikansi spiritual dalam kebangkitan dan perkembangan tarekat-tarekat 

sufi. Mizan. 
Nicholson, R. A. (1989). The mystics of Islam. Clats Ltd. 
Nicholson, R. A. (2002). Gagasan personalitas dalam sufisme. Pustaka Sufi. 
Nur, D. (2002). Tasawuf dan tarekat Naqsyabandiyah. USU Press. 
Rahmat, J. (2004). Metode penelitian komunikasi. Remaja Rosdakarya. 
Razali, M. F. (2004). Teungku Haji Muhammad Hasan Krueng Kalee: Dari tarekat Al-

Haddadiyyah hingga fatwa syahid membela kemerdekaan. Ar-Raniry Press. 
Sabarguna, B. S. (2005). Analisa data pada penelitian kualitatif. UI Press. 
Said, A. F. (2003). Hakikat tarekat Naqsyabandiyah. Pustaka Al-Husna Baru. 
Schimmel, A. (1986). Dimensi mistik dalam Islam. Pustaka Firdaus. 
Shadiqin, I. S. (2008). Tasawuf Aceh. Bandar Publishing. 
Suyanto, B. (2005). Metode penelitian sosial: Berbagai alternatif pendekatan. Kencana Prenada 

Media Group. 
Suryadi, B., & Hayat, B. (2021). Religiusitas: Konsep, pengukuran, dan implementasi di Indonesia. 

Bibliosmia Karya Indonesia. 
Thohir, A. (2002). Gerakan politik kaum tarekat: Telaah historis gerakan politik anti-

kolonialisme tarekat Qadiriyah–Naqsyabandiyah di Pulau Jawa. Pustaka Hidayah. 



Iskandar 

Keagamaan Takhta Sufi 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025| 72  

 

Wafa, A. (2008). Tasawuf Islam: Telaah historis dan perkembangannya. Gaya Media Pranata. 

Waly, M. M. (1994). Adab zikir Ismu Zat dalam tariqat Naqsyabandiyyah. Tawfiqiyyah. 
Waly, M. (n.d.). Muqaddimah tawajuh kepada Allah SWT bagi seluruh thariqat sufiyah 

mu‘tabarah. Yayasan Al-Waliyyah Melayu Raya. 
Wiwi Siti Sajaroh. (2004). Mengenal dan memahami tarekat-tarekat muktabarah di Indonesia. 

Prenada Media. 
Zahri, M. (1979). Kunci memahami ilmu tasawuf. Bina Ilmu. 
 
 


