ISLAMICA : Journal Of Islamic Education Research

E-ISSN: 3090-773X
Editorial Address: JI. Rawa Sakti, Tibang Syiah Kuala, Banda Aceh

Received: 01-08-2025 | Accepted: 03-09-2025 | Published: 23-12-2025

RELIGIUSITAS TAREKAT SEBAGAI SUATU PENDEKATAN KESHALEHAN

Iskandar
! Jurusan Psikologi, Fakultas Kedokteran, Kota Banda Aceh
*Alamat email koresponden: isibram(@usk.ac.id.

ABSTRACT

Religiosity is an awareness of practicing religion holistically, which serves as the main spiritual
motivation of followers of a tariqa (Sufi order). Knowledge of the aspects of the tariqa is closely
related to the development of religious awareness, which is understood as a manifestation of piety.
Piety within the tariqa is regarded as the primary aspiration for attaining salvation from God and
the Prophet. Historically, tatiqa have also occupied a distinctive position in promoting ihsan as a
model of pious practice in Aceh. This paper seeks to examine how tariqa-based religiosity along
the northern coast of Aceh continues to attract followers to this day. The topic is relevant to
socio-religious studies, particularly in revealing the functions that activate and sustain tariga
religiosity. This qualitative study employs a case study approach. The main research sites include
Abu Kuta Krueng, Mudi Mesra, Samalanga, Tu Sop, Abu Bate Lhee, and Abu Karimuddin in
Panton Labu. Data were collected through observation, interviews, and participant involvement,
with the primary data sources being tariqa leaders at the research locations. The field findings
indicate that key aspects of the tariga include discipline in performing prayers and dhikr, tariga
doctrines of religiosity, the role of spiritual guides, and a strong focus on piety. From a
psychological perspective, these findings are relevant in enhancing awareness of religious beliefs
and practices.

Keywords: Re/igiosity, Tareqa, Righteousness

ABSTRAK

Religiusitas adalah kesadaran untuk beragama secara holistik yang menjadi semangat utama
pengikut tarekat. Pengetahuan tentang aspek tarekat mempunyai hubungan dengan kesadaran
religiusitas yang akan dicapai sebagai waujud keshalehan. Keshalehan dalam tarekat menjadi
harapan utama untuk mendapat keselamatan dari Allah dan Nabi. Tarekat juga menempati posisi
khusus dalam sejarah mempromosikan ihksan sebagai model pendekatan keshalehan di Acch.
Paper ini untuk menjawab bagaimana religiusitas tarekat di pesisir utara Aceh yang masih diminati
hingga hari ini. Topik ini mempunyai relevansi terhadap sosial keagamaan dalam
mengungungkapkan fungsi yang mengaktifkan religiusitas tarekat. Penelitian kualitatif ini
menggunkan pendekatan cased study. Penelitian utama pada lokasi Abu Kuta Krueng, Mudi Mesra,
Samalanga, Tu Sop, Abu Bate Lhee dan Abu Karimuddin, Panton Labu. Data diperoleh melalui
observasi, wawancara dan partisipan. Sumber data utama para pemimpin tarekat di lokasi
penelitian. Temuan lapangan memperlihatkan bahwa aspek aspek tarekat seperti disiplin dalam
menjalankan shalat dan zikir, dotrin religiusitas tarekat, peran pembimbing keruhanian dan fokus
keshalehan. Dari perspektif psikologi temuan ini relevan dalam meningkatkan kesadaran terhadap
keyakinan dan praktik religiusitas.

Kata kunci :Religiusitas, Tarekat, Keshalehan

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025| 57


mailto:isibram@usk.ac.id

Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

PENDAHULUAN

Religiusitas merupakan aspek signifikan dalam praktik tarekat sebagai fenomena
keagamaan yang masih dipersoalkan di kalangan akademisi (Mulyati, 2004). Para peneliti
mempersolakan sumber perdebatan tentang hubungan religiusitas dengan tarekat dalam
memperkuat religiusitas secara metodologis (Ibrahim, 1990). Perdebatan mengenai aspek
religiusitas tarekat masih berlangsung hingga hari ini. Paper ini menjawab tentang
eksistensi aspek religiusitas dalam tarekat yang banyak diminati umat Islam di pesisir utara
Aceh. Topik ini mempunyai relevansi dengan perspektif yang menyatakan peran tarekat
tidak signifikan dalam memperkuat religiusitas. Perspektif akademik menggunakan
pendekatan ilmiah dalam studi terhadap pengertian, konsep dan dimensi tarekat dalam
penguatan religiusitas di Samalanga. Kajian akademik ini berlangsung ditengah perbedaan
perspektif ulama Islam tentang praktik tarekat. ulama yang mendukung maupun yang
menetang tarekat sebagai media pengutan religiusitas (Kurdi, 2008). Perdebatan tentang
perspektif antara pthak yang menentang memfatwakan haram praktik tarekat (Azra, 2004)
dengan pihak yang mendukung aspek religiusitas tarekat masih berlangsung hingga
sekarang. Laporan kualitatif ini berkontribusi dalam mengungkap aspek religiusitas tarekat
di pesisir utara Aceh. Fokus kepada aspek tarekat dalam mengaktifkan fungsi religiusitas.
Sedangkan signifikansi tulisan untuk melihat pendekatan tarekat dalam memproteksi
tujuan ikhsan.

METODE

Penelitian kualitatif ini mengumpulkan data dari pemuka dan pengikut Tarekat
Nagsyabandiyah dan Tarekat Mufarridiyyah melalui observasi, interview, studi
dokumentasi dan partisipan. Pemuka terekat Abu Kuta Kreung di Pidi Jaya, Abu Mudi di
Samalanga, Tu Sop di Jeunib, Teungku Boy Haqqi di Lhoksukon dan Baba di Panton
labu. Analisa data menggunakan teori Annemarie Schimmel dan Julian Baldick tentang
struktur religiusitas tarekat. Terhadap dokumen teks tarekat menggukan pendekatan
content analysis mencakup klasifikasi simbol-simbol tarekat sebagai objek kajian (Rakhmat.
2004., Suyanto. 2005) guna mengetahui religiusitas tarekat (Sabarguna. 2005).

LITERATUR REVIEW
Sajaroh menemukan bahwa tarekat ke Aceh mlalui pelancong Arab, Parsi dan
India. Penyebaran tarekat terlibat peran pengikut haji dan pelajar dari Nusantara yang
membawa tarekatbersama mereka kembali ke Nusantara (Sajaroh, 2004).Penelitian
tentang religiusitas tarekat sebagai pendekatan keshalehan terus berlangsung di bidang
psikologi. Djamaan Nur melakukan dokumentasi terhadap Tarekat Nagsyabandiyyah
pimpinan Kadirun Yahya membaha religiusitas tarekat melalui zikir dan wirid. Badal
meneliti tentang religiusitas tarekat sebagai pendekatan keshalehan dalam kitab Jam
Jawami® al-Mushannafat oleh Muhammad bin Ahmad al-Khatib (1727) (Badal. 2004).
Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025]| 58



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

Muhammad Hasan Krueng Kalee (18 April 1886), ulama dayah pertama yang
memperkenalkan Tarekat Al-Haddadiyah di Aceh yang langsung diambil dari gurunya di
Makkah. Dayah pimpimnya di Kecamatan Darussalam, Aceh Besar banyak melahirkan
ulama shaleh yang berpengaruh di Aceh (Razali. 2004).

Menurut Abu Bakar, ulama tarekat mempunyai format religiusitas tarekat
tersendiri dalam menjaga keshalehan pengikutnya untuk mencapai tingkatan ruhaniyah
yang lebih tinggi (Atjeh. 1966). Sehat IThsan Shadiqin mempublikasikan hasil penelitiannya
tentang sejarah, ritual, dan politik tarekat syattariah di pantai barat pada jurnal ar-raniry
(Sehat Thsan Shadigin, 2017). Pembahasan tentang hubungan keshalehan dengan
religiusitas masyarakat lokal. Pemikiran Nuruddin Ar-Raniry dan Syeikh Abdur Ra’uf
tentang tarekat berbeda, namun mereka sependapat tentang pentingnya religiusitas tarekat
(Anwar, 2004). Dari perspektif sejarah, tulisan tentang tarekat sebagai jalan religiusitas
Islam telah banyak ditulis oleh peneliti (Alfian, 2005). Uraian tarekat pada penelitian di
atas lebih menekankan pada pendekatan historis, pemikiran dan doktrin keruhanian

(Atjeh, 1966) belum menonjolkan aspek religiusitas.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Diskusi tentang religiusitas tarekat dan aspek aspek nya guna menemukan
kontribusinya dalam keshalehan (Louis Massignon, 2001) didukung oleh konsep konsep
Anne Marie Schimmel dan Julian Baldick. Panduan kedua teori mistik tersebut guna
mempetjelas pemahaman terhadap hubugan religiusitas terekat dengan keshalehan

pengikutnya.

Religuitas

Religiusitas berarti pengabdian terhadap agama yang mengikat hubungan dengan
Tuhan dan mengikat kebersamaan dengan manusia. Religiusitas merupakan ekspresi
sistem keyakinan, sistem nilai, sistem hukum dan ritual. Religiusitas hasil dari proses
internalisasi yang merefleksikan keberagamaan (Suryadi & Hayat, 2021). Religiusitas
merupakan komitmen terhadap jalan kebenaran yang sakral. Menurut Majid religiusitas
adalah tingkah laku manusia yang dibentuk oleh kepercayaan kepada alam gaib.
Religiusitas merupakan perilaku (behavioral) berdasarkan penghayatan terhadap dimensi
keyakinan, praktik agama, pengalaman, pengetahuan dan konsekuensi (Glock and Stark,
1968).

Dimensi keyakinan merupakan doktrin yang membedakan suatu tarekat dengan
keyakinan tarekat yang lain. Praktik agama mencakup tata cara beribadah sebagai refleksi
dari keyakinan. Pengalaman yang diperoleh dari kesadaran bertuhan membentuk
prasangka yang mempengaruhi rasa dan emosi. Dapat disimpulkan bahwa religiusitas
merupakan ketaatan dalam melaksanakan ajaran agama bukan gerakan keruhanian semata.

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025]| 59



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

Tarekat

Misi utama tarekat mengundang manusia ke jalan religiusitas. Tarekat berati jalan,
cara, metode, model (Sunarto, 2001) yang mempunyai hubungan dengan aspek aspek
religiusitas. Dalam kontek lokal, pengertian tarekat adalah jalan, petunjuk melakukan suatu
ibadat yang sambung menyambung dari mursyid ke tabiin ke shahabat hingga Rasulullah
(Abubakar, 1992). Tarekat jalan religiusitas di bawah panduan syaikh (Wafa, 2008).
Tarekat merupakan perjalanan kesadaran ruhani. Tarekat menghabiskan waktu untuk
berzikir, mujahadah, mengosongkan diri dari sifat tercela dan menghiasi diri dengan sifat
terpuji (Umar Ibrahim. 1994). Annemarie Schimmel menyimpulkan tarekat adalah
langkah-langkah yang membawa salik ke hadirat Tuhan (Schimmel, 1986). Dapat ditarik
kesimpulan bahwa tarekat adalah metode yang diajarkan oleh mursyid untuk memperkuat
religiusitas dengan shalat, zikir, wirid dan warid.

Tarekat di Aceh

Di Aceh, tarekat telah menjadi fenomena religiusitas. Minat masyarakat tumbuh
mengikuti tarekat karena promosi religiusitas dari sejumlah pemuka tarekat yang
menerangkan keutamaan mengikuti warisan para-Nabi. Di pesisir utara Aceh, pemuka
tarckat pada umumnya  dari aliran Nagsyabandiyyah sekaligus pemimpin dayah.
Kedudukan mereka sebagai pengikut orang shaleh mendorong masyarakat lokal untuk
mengikuti religiusitas tarekat. Orang shaleh di sini adalah para pemimpin tarekat yang
diyakini telah memenubhi kriteria keshalehan yang mencapai derajat auliya. Masyarakat
Aceh pada masa itu amat menyanjungi ulama tarekat terutama mereka yang dalam
dianggap mempunyai tahap kerohanian di tahap awliya yang dipercayai mendapat
kelebihan dari Tuhan.

Masyarakat Acheh amat mengharapkan bantuan daripada keberkahan
anliyan.Nama para aulia itu disebut secara meluas dalam pelbagai ketika seperti ketika
memulai doa, menggunakan senjata, kesenian, perawatan atau menolak bala (Hurgronje,
1996). Kepercayaan tentang adanya keramat az/fyasama ada semasa hidup ataupun selepas
wafat masih boleh kita temui di pesisir utara Aceh. Ini terbukti dengan masih terdapatnya
aktiviti membayar nazar oleh beberapa pengnjung yang mencuci kepala (#hab ulee) di kubur
yang dianggap keramat. Masyarakat Aceh secara umum mempercayai adanya au/iya, orang
yang mempunyai hubungan khususdekat dengan Allah. Hurgronje juga melaporkan
bahawa amalan Islam mistik berkembang dan diterima secara luas di sana pada akhir abad
ke-19.

Muhammad Muda Waly dipandang sebagai penyebar model religiusitas tarekat
yang menyebar hampir di seluruh Aceh pada abad ke-20. Religiusitas tarekat Muhammad
Muda Waly sebelum ke Aceh terlebih dahulu berkembang pada beberapa tempat lain di
Nusantara seperti di Banten, Pontianak, Madura, Riau dan Minagkabau. Muhammad
Muda Waly membawa tarekat masuk ke Aceh lewat Sumatra Barat, ia terlebih dahulu
menerima tarekat dari Abdul Ghani al-Kamfari di Padang. Setelah kepulangannya ke Aceh
(1939) ia mendirikan tempat tarekat di dayahnya, darul muttaqin. Dari darul muttaqin,
melalui murid-muridnya tarekat berkembang ke seluruh Aceh (Badal. 2004).

Tarekat di Pesisir Utara Aceh
Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025]| 60



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

Di pesisir utara Aceh, tarekat yang berkembang dari usaha Muhammad Thaeb.
Praktik tarekat yang dimulai dari dayah Darut Thaibah di Lhoksukon telah melahirkan
lebih dari 20 cabang baru. Dalam tarekat terdapat struktur kepemimpinan tatapi
penggunaan istilah berbeda antara satu tarekat dengan tarekat lainnya. Dalam Tarekat
Nagsyabandiyyah jenjang kepemimpinan dari atas ke bawah dimulai dari Mursyidul Am,
Mursyid, Munafidz dan Khalifah sebagai kedudukan terendah. Sedangkan dalam Tarekat
Mufarridiyyah sistem tersebut tidak di kenal. Dalam Tarekat Mufarridiyyah di gunakan
istilah guru bagi mereka yang telah mendapat restu dari syaikh untuk mengembangkan
tarekat. Sedangkan untuk para pembatu syaikh digunakan istilah petugas. Para petugas ini
menjalankan tugasnya hanya sebatas wewenang yang telah diberikan syaikh kepada
mereka. Tugas tugas tersebut hanya berlaku semasa syaikh masih hidup, namun setelah
syaikh tiada urusan tersebut dikembalikan ke dalam musyawarah.

Kedudukan khalifah dalam Naqsyabandiyyah dapat di setarakan dengan
kedudukan guru dalam Tarekat Mufarridiyyah. Adapun wewenang tersebut sebagaimana
tercantum di bawah ini:

1. Tugas Mursyidul Am mengangkat mursyid, mengangkat munafidz, mengangkat
khalifah, memimpin pengikut, memimpin ritual tarekat, memindahkan maqgam
pengikut tarekat dan memimpin tawajuh.

2. Tugas Mursyid mengangkat munafidz, mengangkat khalifah, memimpin pengikut,
memimpin tawajuh dan memindahkan pelajaran dalam tarekat.

3. Tugas Munafidz mengangkat khalifah, memimpin pengikut, memimpin tawajuh dan
memindahkan pelajaran.

4. Tugas Khalifah; memimpin ibadah tawajuh, mengkordinir pengikut dan menerangkan
pelajaran tarekat

Pengutan Religiusitas Tarekat

Dalam tarekat terdapat sejumlah elemen yang berkontribusi untuk penguatan
religiusitas. Elemen tersebut terdiri dari mursyid, ijazah, zikir, partisipan, dan tawajuh.
Dari keseluruhan elemen tarekat, zikir dan wirid merupakan elemen yang dipraktikkan
hamper dalam setiap keadaan.

Mursyid

Kata mursyid berarti orang yang menunjukkan jalan keruhanian yang benar.
Dalam dictionary of Islam, mursyid berarti a guide from rasyad, a straight road. The title given to the
spiritual director of any religious order. Demikian juga dengan Osman Bin Bakar menulis
mursyid merupakan pembimbing spiritual. Kedudukan mursyid dalam tarekat menempati
posisi sentral sebagai pemimpin keruhanian pengikut. Ia bertanggung jawab secara
spiritual tentang keberhasilan penyelenggaraan tarekat mulai dan kedatangan hingga
pengikut meninggalkan lokasi. Mursyld mempunyai wewenang mulai dan prosesi
penerimaan ijazah. Pembaiatan hingga pengangkatan khalifah di wilayah tertentu. Mursyid
juga berwenang dalam menaikkan zikir salik ke jenjang yang lain.

Di dayah Kuta Krueng, Pidi Jaya, Mursyid dapat melakukan asesmen dan
intervensi perilaku kepada partisipan secara harmonis. Intervensi perilaku berguna dalam
memodifikasi perilaku partisipan untuk proses kognisi, emosi, dan sosiologis. Penglaman
moral ini akan berkembang pada patisipan tanpa disadarai tetapi dapat diobservasi.

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025]| 61



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

Karena itu, perspektif berhubungan denngan tingkah laku. Mursyid lebih jauh berperan
untuk memberi akses spiritualitas lebih luas kepada partisipan. Musyid berfungsi dalam
menuntun pengikut menjalankan ritual untuk memperkuat religiusitas. Sulaiman Zuhdi
mengemukakan kriteria mursyid dalam tarekat. Pertama, dengan perintah mursyid
sebelumnya. Kedua, dengan wasiat mursyid sebelumnya. Ketiga, dengan musyawarah
khalifah dan pengikut secara bulat dan keempat, ditunjuk oleh mursyid. Berdasarkan
pengalaman partisipan dan studi dokumentasi, penulis memahami bahwa mursyid adalah
pembimbing tarekat untuk mencapai kesadaran diri tentang Pencipta. Di Dayah
Muhammad Thaeb, Lhoksukon, Aceh Utara, mursyid membimbing partisipan secara
berkala melalui meditasi untuk berhubungan dengan dimensi eskatologis. Mursyid diyakini
mempunya berkah dan melakukan penyembuhan keruhanian untuk memperkuat
religiusitas partisipan. Mursyid di dayah Babussalam, Alue Bili, Panton Labu, menjaling
hubungan kasih sayang sebagai ikatan primer dengan partisipan. Hubungan itu bersifat
psikologis dan sangat membantu dalam meningkatkan religiusitas.

Ijazah

Peminat tarekat dapat memperkuat religiusitas setelah membuat komitmen
keruhanian yang disebut dengan ijazah. Ijazah yang dimaksudkan di sini adalah ikatan janji
spiritual antara pengikut tarekat dengan mursyid. Komitmen ini berbasis spiritual untuk
menuju religiusitas.

Zikrullah

Zikrullah adalah menyebut nama Allah secara berulang-ulang untuk mendapatkan
faedah sebagaimana dicantumkan dalam pelajaran tarekat. Zikrullah adalah zikir lisan
memperkuat pelindung spiritual terhadap gangguan energi negatif. Bagi para pemula,
wajib melakukan pembersihan diri dengan menyebut Allah... Allah...Allah...sebanyak
70000 kali dalam sehari semalam dalam kelambu. Zikir di luar kelambu tidak dihitung ke
dalam jumlah tersebut. Setelah selesai zikir Allah...Allah...Allah, kemudian Khalifah
dengan izin mursyid melanjutkan zikir ke fase lathaif sembilan. Ini merupakan fase di
mana para pengikut menerima zikir guna pembersihan diri yang mencakup lima fungsi
dhikir. Pertama, /athti if galbu, berzikir 5000 kali guna pembersihan dan pengisian galbu.
Kedua, latha if rub, berzikir 1000 kali guna pensucian ruh dari dosa. Ketiga, /atha if sir,
berzikir 1000 kali guna pembukaan rahasia ketuhanan. Keempat, latha if £hafi, berdhikir
1000 kali guna membersihkan rasa dan kelima, /atha if ikhfa, berzikir sebanyak 1000 kali
guna membersihkan pikiran.

Berzikir dengan menyebut Allah mengaktifkan beberapa bahagian otak. Secara
sains,
berzikir, wirid dan ibadah yang diulang-ulang terbukti dapat meningkatkan kemampuan
otak. Zikir lazimnya dilakukan setelah shalat. Hasil penelitian memperlihatkan bahwa doa
sebagai refleksi kesadaran mempunyai implikasi vibrasi terhadap objek. Pengikut tarekat
percaya bahwa doa para wali lebih berkualitas. Penggabungan pikiran dan doa merupakan
hal baru di lingkungan Barat berbeda dengan Islam telah berlangsung selama berabad-
abad. Dossey memberikan atensi khusus terhadap hubungan doa dengan pikiran
(Dossey). Pengikut tarekat percaya bahwa doa efektif dalam pengutan religiusitas karena
tethubung dengan kesadaran.

Tawajuh

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025| 62



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

Tawajuh adalah unsur penting tarekat yang disampaikan khalifah Boy Haqqi
selama di lokasi penelitan. Bagi pemula, tawajuh cukup dengan menyebut
Allah.. . Allah...Allah  sebanyak mungkin. Selanjudnya menghaditkan mursyid,
menghadirkan maut, menghadirkan kubur dan menghadirkan hari kiamat. Karena itu,
tawajuh merupakan proses membangun kesadaran jiwa terhadap rangkaian peristiwa
kehidupan yang telah dan akan dilalui oleh manusia mulai dari sejak ia lahir hingga
berjumpa dengan Allah. Pengikut tarekat mengartikan tawajuh sebagai aktifitas mental
yang bersifat eskatologis untuk memperoleh limpahan kesadaran keruhanian. Lazimnya,
tawajuh dilakukan terhadap dimensi keimanan, yaitu tentang Allah, malaikat, nabi, kitab
suci, hari pengadilan, taqdir, mursyid dan kubur. Tawajuh membantu pengikut tarekat
membentuk visualisasi tentang diri nya dalam dimensi keimanan. Bagaimana dirinya (salik)
di hadapan Allah, di hadapan malaikat, di hadapan nabi, di hadapan kitab suci, di hari
pengadilan, dalam menjalani taqdir, di hadapan mursyid dan dalam kubur. Berhubungan
dengan sikapnya sebagai seorang muslim, sebagai seorang mukhsin dan sebagai seorang
mukmin. Karena itu, pengikut tarekat mempuntai tiga identitas, yaitu identitas sebagai
muslim, mukhsin dan mukmin. Visualisasi tersebut dilakukan untuk membangun
kesadaran diri guna penguatan religiusitas.

Dalam tawajuh, pengikut tarekat menghubungkan kesadaran secara total dengan
makna yang terkandumng dalam seluruh aspek eskatologis. Khalifah menjelaskan bahwa
hubungan kesadaran dengan makna eskatologis sesuai dengan kebersihan rasa seorang
murid. Tawajuh sebagai aktifitas mental untuk menghadirkan visual tentang
pertanggungjawaban pejalanan hidup, mulai dari lahir hingga akhir hidupnya di hadapan
Tuhan. Tawajuh juga berfungsi untuk mengeksplorasi aspek negatif diri. Tawajuh jalan
membentuk kepribadian baru. Lebih lanjud, pemimpin tarekat menjelaskan tawajuh
membantu partisipan untuk menyembuhkan ego agar tebebas dari sifat negatif. Tawajuh
membantu partisipan untuk menyadari motiv di balik setiap tindakanya karena motif
terkait dengan penguatan religiusitas. Jika meditasi dikenal luas di Barat, shalat dikenal di
kalangan umat Islam, maka tawajuh di kenal di kalangan para pengikut tarekat. Tawajuh
dalam keterangan Baba Alue Bili, Panton Labu sebagai pemimpin tarekat merupakan
komponen penting untuk memperkuat feligiusitas secara berkelanjutan.

Doktrin

Para pemuka tarekat telah menyusun tahap #bally (pembersihan), fakhally
(pengisian) dan Zajally (peleburan) sebagai doktrin untuk pembersihan diri. Pemuka tarekat
sebagai penerus kenabian, dipandang mempunyai kesadaran bertanggungjawab terhadap
religiusitas. Karena itu, kontribusi tarekat dalam memperkuat religiusitas, mulai dari
Tarekat Qadriyyah oleh Syaikh Abd Qadir higga Tarekat Mufarridiyyah masih
berlangsung. Dalam amatan penulis, doktrin tarekat sebagaimana ditulis oleh Qusyairy
untuk menuntun jalan bagi murid yang kan menempuh jalan tasawuf dalam melakukan
taubat, mujahadah, khalwat, uzlah, taqwa, wara’, zuhud, shamat, khauf, raja’, hazan, ju’,
tarkus syahwat, khusyu, tawadhuk, mukhalafatun nafsi, ganaah, tawakkul, syukur, yaqin,
shabar, muraqabah, redha, ubudiyah, iradah, istiqamah, ikhlas, shiddiq, haya, zikir, al-
futuwabh, firasah, khulq, doa, figr dan wilayah (Abdul Karim, 2002).

Tarekat menggunakan shalat, zikir, wirid, tawajuh dan simbol-simbol untuk
memeperkuat religiousitas. Julian Baldick, Reynold A. Nicholas atau Annemarie Schimmel
menjelaskan tarekat dan aspek aspeknya sebagai jalan menuju Tuhan. Selama penelitian
ditemukan dua perspektif tentang religiusitas tarekat. Pertama, berpandangan bahwa

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025]| 63



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

tarekat merupakan sistem ibadah yang diadopsi dari luar Islam. Kedua, berpendapat
bahwa tarekat merupakan saripati dari prilaku Nabi dan para shahabatnya untuk
membentuk religiusitas muslim. Jejak religiusitas tarekat seperti Tarekat Sanusiyyah di
Afrika, Tarekat Alawiyyin di Hadramaut, Tarekat Qadiriyah-Naqsyabandiyah di
Nusantara, Tarekat Saman dan Rifa'i di Aceh. Penulis juga mengeksplorasi makna yang
terkandung dalam simbol-simbol tarekat. Pada dasarnya, simbol-simbol dimaksudkan
untuk mengarahkan perhatian pengikutnya kepada nilai-nilai di dalamnya. Simbol
konstitutif mengekspresikan nilai-nilai bersumber dari ajaran Islam. Sementara simbol
ekspresif mengekspresikan aspek estetis dari tarekat. Hubungan simbol konstitutif dan
simbol ekspresif dalam tarekat sebagai suatu sistem bersifat korelatif. Simbol kegelapan
mempunyai hubungan yang misterius dalam tradisi mistik Islam. Pengikut tarekat percaya
bahwa simbol kegelapan yang dialami dengan sengaja merupakan jalan menyadari makna
qubur di balik kematian (Y. Sumandio Hadi. 2000).

Hubungan kedua simbol sulit untuk dipisahkan sebagaimana diperlihatkan dalam
masyarakat muslim terdapat sejumlah malam seperti malam Jumat, malam hari raya,
malam pertama mayat berada dalam kubur, malam nisfu sya‘ban yang kesemua malam
tersebut diyakini mengandung sejumlah peristiwa dan makna yang memperkuat
religiusitas. Sejumlah simbol suci popular untuk mengkomunikasikan nilai-nilai spiritual
Islam masih dapat ditemukan hingga sekarang. Kakbah merupakan simbol pemersatu arah
shalat umat Islam sedunia, hajar aswad, melempar jumrah, sa’i, wuquf, tawaf, ihram dan
ziarah. Komunitas tarekat menggunakan simbol-simbol untuk mengkomunikasikan
pengalaman-pengalaman mistik di kalangan mereka. Qusyairi menjelaskan bahwa para sufi
pada kurun ketiga dan keempat hijriah mempunyai istilah bahasa-bahasa tersendiri yang
telah disepakati. Para sufi bersikap preventif terhadap penyebaran rahasia mistik di antara
orang orang yang bukan ahlinya untuk menghindari salah faham. Berdasarkan studi
literatur dan lapangan, masyarakat di pesisir utara Aceh mempunyai kecenderungan dalam
penguatan religiusitas berbasis tarekat dari Tarekat Nagsyabadiyyah. Penilaian ini
diperkuat dengan data sejarah tentang keberadaan Tarekat Nagsyabandiyyah dalam
menghidupkan religiusitas di kalangan masyarakat di sepanjang pesisir utara Aceh.

Religiusitas Tarekat

Religiusitas tarekat sebagai pendekatan keshalehan telah lama dijalankan di
kalangan umat Islam. Gagasan religiusitas merupakan doktrin utama yang ditawarkan
tarekat. Selama berabad-abad pemuka tarekat telah menyusun konsep dan teori religiusitas
yang berpedoman kepada Rasulullah, shahabat dan ahlus suffah (Gulevich, 2004). Para
shahabat dan ahlus suffah menyaksikan secara langsung Rasulullah menyediakan tempat
khusus di beranda masjid Madinah untuk membangun religiusitas bagi para shahabat yang
mengkhususkan diri untuk berzikir, memahami al-Quran dan muhasabah (Nast. 2003).

Latar belakang terbentuknya religiusitas tarekat mengacu kepada praktik
keruhanian yang dilakukan oleh Rasulullah dan para sahabat ahlus suffah (Schimmel.
1986). Karena itu, kehidupan keruhanian Rasulullah, para shahabat dan ahlus suffah
menjadi faktor terbentuknya religiusitas tarekat (Geoffroy, 2010). Aspek religiusitas,
riadhah, mujahadah dan zikir dari tradisi Rasulullah masih dilestarikan di kalangan tarekat
hingga kini (Muhammad Waly,). Khalid Khurdi merupakan pemuka tarekat yang
memperkenalkan tarekat sebagai model dalam membangun religiusitas tarekat. Model
religiusitas tarekat dari Khurdi tersebar di kalangan pengikut Tarekat Naqgsyabandiyyah di
pesisit utara Aceh. Syaikh Abd Qadir Jailani (470-561 H/1077-1166 M) dari Jailan

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025| 64



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

memperkenalkan religiusitas tarekat pada abad ke-12 M (A. Fuad Said. 2003). Doktrin
dalam religiusitas Syaikh Abd Qadir Jailani berdasarkan kepada jalan tauhid. Doktrin juga
mencakup tentang fungsi syaik sebagai pemandu keruhanian, zikir sebagai sarana
mengakrabkan diri kepada Pencipta, tarekat sebagai proses pembentukan religiusitas,
tawajuh sebagai proses internalisasi nilai nilai dimensi batin dan wirid sebagai proses
penguatan nilai (Abbas, 1985).

Doktrin tarekat memberi kontribusi pada penguatan religiusitas pribadi dengan
meningkatkan kesadaran terhadap adab, konsep diri, penataan pikiran, penataan rasa dan
cara berperilaku. Doktrin tarekat memandu dalam transmisi pengetahun keislaman yang
memperkuat aspek ritual (syariah), ideologis (aqidah), intelektual (ilmu), pengalaman
(experiential) dan konsekuensial (pengamalan). Dalam kontek masyarakat Aceh,
religiusitas tarekat merupakan refleksi dari kesadaran bersyariah. Setiap dimensi religiusitas
tersebut berhubungan dengan religiusitas tarekat.

Tarekat Dalam Penguatan Religiusitas

Tarekat sebagai jalan membangun religiusitas mengandung aspek aspek yang
memperkuat keshalehan. Tarekat dipercaya sebagai warisan religiusitas para ambiya yang
yang diteruskan para auliya untuk membentuk keshalehan. Aspek mursyid sebagai
pemandu, ijazah sebagai aspek kesepakatan religiusitas untuk mewujudkan keshalehan,
aspek zikrullah untuk mengaktifkan rasa, aspek doa untuk mengaktitkan fokus
keruhanian. Aspek utama dalam religiusitas tarekat terdiri dari Islam (syariat), Thsan
(tarekat) dan Iman (hakikat). Dari ke tiga aspek tersebut disarikan suatu model doktrin
dan ritual untuk membangun religiusitas di bawah pengawasan seorang syaikh. Karena itu,
sejumlah referensi dan hasil penelitian memperlihatkan terdapat hubungan antara
religiusitas dan keshalehan.

Di Bagdad, tarekat membangkitkan kembali religiusitas umat Islam yang hancur
akibat penindasan serdadu Mongol. Demikian juga, ketika keruntuhan peradaban Islam
akibat kekalahan dalam perang salib II. Ajid Thohir menulis bahwa pada situasi semacam
itu, pemuka tarekat berhasil menggerakkan religiusitas untuk menjaga peradaban Islam.
Pemuka tarekat pergi mencari tempat tempat yang aman untuk mendirikan posn pos
untuk memperkuat Kembeali religiusitas sebagai mana terjadi di pesisir utara Aceh Ketika
konfik. Di Afrika, abad ke-19, tarekat menentang kolonialisme untuk mempertahankan
identitas dan nilai-nilai Islam dari tekanan Perancis dan Italia. Tarekat Qadriyyah di
Aljazair, Tareka Saman di Sudan Timur, Tarekat Mahdi di Sudan, Tarekat Sanusiyyah di
Libya. Sedangkan di Asia, Tiongkok, Turkistan, Afganistan maupun Hindia, Tarekat
Nagsyabandiyyah meningkatkan kesadaran spiritual umat Islam. Di dunia Melayu dan
Nusantara pada abad ke 16 M hingga 19 M, tarekat terlibat dalam religio-politik.
Berpengaruh dalam mewarnai aspek sosial, pendidikan publik, gerakan perlawanan
kolonialisme, perdagangan dan politik. Di Nusantara, format religiusitas sejumlah ulama
tarekat mewarnai dunia pendidikan Islam secara luas. Religiusitas Ibn “Arabi berpengaruh
dalam konsep ketuhanan, al Ghazali dalam bidang tasawuf, Abd Qadir dalam bidang
zikrullah dan Nagsyabandi masih menjadi rujukan utama dalam tarekat dan zikir qalbu.

Dalam konteks Aceh, sejak sultan Iskandar Muda hingga hari ini, doktrin tarekat
masih melekat dengan masyarakat. Doktrin Hamzah Fansuri, Syamsuddin al-Sumatrani,
Saiful Rijal, Nuruddin Ar-Raniry, Muhammad Muda Waly, Muhammad Thaeb dan
Muhibuddin Wali. Pemuka tarekat masih sepakat tentang urgensinya religiusitas walaupun
format religiusitas berbeda pendekatannya. Dalam tarekat, religiusitas para pengikutnya

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025]| 65



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

diperkuat dengan wirid harian, wirid mingguan, wirid bulanan dan wirid tahunan. Murid
tarekat juga melakukan pertemuan internal dan melakukan kunjungan spiritual secara
teratur kepada pimpinan tarekat untuk memperoleh berkah tersembunyi.

Format Religiusita Tarekat

Format religiusitas tarekat berdasarkan kepada lima rukun Islam (syariat), dua
rukun ihsan dan enam rukun Iman atau dikenal dengan tiga belas pilar ad-Din. Tarekat
menerapkan disiplin secara ketat untuk mengaplikasikan ketiga belas pilar tersebut dalam
rangka membentuk religiusitas para pengikutnya. Pengikut Tarekat Mufarridiyyah
melakukan penguatan religiusitas melalui membaca surat as-Sajadah sebanyak 700 kali
selama bulan Ramadhan, melakukan wirid as-Sajadah pada malam Jumat atau membaca
surat as_Sajadah 41 kali dalam sehari semalam di tempat yang telah ditentukan. wirid
tersebut bersifat anjuran tidak sampai membatalkan syarat menjadi pengikut terekat.
Sementara dalam tarekat tarekat maupun tarekat Alawiyyah jika wirid tidak dikerjakan
sesuai dengan tuntunan Mursyid dapat membatalkan seseorang dari tujuan mistik tersebut.

Religiusitas di Pesisir Utara Aceh

Masyarakat telah menjalankan ibadah secara konvensional tanpa penekanan pada
tujuan dari aspek aspek ibadah. Tarekat hadir menyediakan perangkat penguatan
religiusitas kepada masyarakat lokal untuk memastikan bahwa tujuan dari aspek aspek
ibadah dapat tercapai. Dalam perspektif masyarakat lokal, tarekat merupakan jalan
memperkuat religiusitas. Di Pesisir utara Aceh, religiusitas didominasi Tarekat
Nagsyabandiyah yang dipandu oleh almarhum Muhammad Thaeb murid dari Muhammad
Muda Waly. Penguatan religiusitas disosialisasikan melalui pendirian sejumlah tempat
tarekat oleh ulama dayah. Berdasarkan hasil observasi, wawancara dan dokumentasi
lapangan, dimensi religiusitas yang berkembang di pesisir uatara Aceh mencakup ritual
(syari'ah), ideologis (aqidah), intelektual (ilmu), pengalaman (expetiential) dan
konsekuensial (pengamalan).  Azyumardi Azra menafsir, tarekat berguna dalam
menambah energi religiusitas bagi penguatan tatanan masyarakat ideal. Pemuka tarekat
terus mendorong para pengikutnya untuk berkomitmen terhadap keshalehan yang
konstruktif. Religiusitas tarekat terbukti berhasil menjadi konsumsi keruhanian para
pengikutnya sebagaimana terlihat dalam perilaku beradab. Ajid Thohir menulis bahwa
religiusitas tarekat telah berhasil membentuk perilaku berdadab. Pengikut tarekat pergi
mencari tempat-tempat yang aman untuk mendirikan pos-pos yang multifungsi sebagai
surau maupun pesantren untuk menampung pengungsi di wilayah konflik dan juga tempat
rehabilitasi religiusitas (Thohir, 2002).

Di Asia, Tarekat Nagsyabandiyyah memperkuat religiusitas masyarakat Tiongkok,
Turkistan, Afganistan, Hindia dan Nusantara. Di Nusantara pada abad ke 16 M hingga 19
M, tarekat secara aktif terlibat dalam mengembalikan kesadaran keshalehan. Unsur zikir,
tawajuh dan tarekat dari tarekat dapat mengaktifkan fungsi religiusitas untuk
menghidupkan keshalehan. Implementasi religiusitas tarekat dipandan sebahagian para
ulama relevan dalam menghidupkan keshalehan.

Alasan Kehadiran Religiusitas Tarekat

Paradigma masyarakat yang religious menjadi alasan primer kebangkitan
religiusitas tarekat di pesisir utara Aceh. Masyarakat masih mempercayai pendekatan
tarekat sebagai solusi praktis untuk menyelesaikan persoalan keselamatan, kesehatan dan

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025| 66



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

ekonomi. Menurut Husnan Thaeb, religiusitas tarekat untuk mereduksi pengaruh paham
yang menyimpang dari nilai-nilai Islam. Investigasi yang penulis lakukan tentang alasan
kebangkitan religiusitas tarekat paling tidak terdiri dari:

1. Doktrin Religiusitas

Doktrin Islam mewajibkan umatnya menjalankan religiusitas untuk mewujudkan
keshalehan. Kewajiban menjalankan religiusitas dilakukan melalui tarekat yang
mengajarkan doktrin tahalli (mengenal sifat tercela), takhalli (mengenal sifat terpuji) dan
tajalli (internalisasi nilai terpuji). Tarekat juga menerapkan disiplin dalam taubat, shalat,
zikrullah, doa, dan tawajuh ditujukan kepada pemurnian struktur kejiwaan. Permasalah
kejiwaan masyarakat Aceh karena hidup dalam mata rantai konflik yang panjang dan
bencana alam. Konflik dan bencana telah menghancurkan sendi-sendi kehidupan
ekonomomi, budaya, politik dan agama di Aceh. Dalam kontek tertekan, masyarakat
membutuhkan tarekat sebagai jalan menguatkan religiusitas.

2. Pertahanan Iman

Tarekat bagi sebahagian masyarakat masih dijalankan sebagai doktrin dan ritual
untuk menjaga kemurnian iman dari pengaruh negatif. Karena itu, tarekat digunakan
untuk memproteksi. Pandangan ini ditemui pada pengikut dari berbagai tarekat secara luas
di pesisist utara Aceh. Dalam konteks yang lebih luas, pandangan demikian juga
ditemukan di wilayah beberapa konflik Di Bagdad akibat serangan tentara Mongol yang
diikuti kebangkitan tarekat berkontribusi dalam penguatan religiusitas. Di Afrika, tarekat
Sanusiyyah meningkatkan religiusitas masyarakat untuk melawan kolonial Perancis. Di
Jawa. tarekat tampil memperkuat religiusitas untuk melawan kolonial Belanda. D1 Aceh,
tarekat juga tampil memberikan pencerahan dalam memperkuat religiusitas.

3. Ulama Pewaris Nabi

Di Aceh, apresiasi terhadap ulama sebagai pewaris nabi telah mengakar di
kalangan masyarakat. Pandangan tersebut merujuk kepada doktrin Islam, ulama adalah
pewaris para nabi dan istimewa terhadap auliya. Dalam tradisi tarekat, berziarah ke maqam
ulama untuk iktibar, berdoa, membayar nazar dan kenduri merupakan bentuk apresiasi
terhadap ilmu dan amalan yang diajarkan ulama tersebut, baik semasa hidup atau setelah
wafatnya. Apresiasi terhadap ilmu figh, ilmu tarekat, ilmu tasawuf dan ilmu tauhid.
Demikian juga dengan amalan zikrullah, wirid dan doa doa. Tarekat merupakan warisan
para nabi yang diteruskan oleh ulama Aceh dan masih dihargai masyarakat dari berbagai
latar belakang strata sosial. Apresiasi terhadapa ulama dan warisannya telah menyatu
dengan budaya mereka.

Penghargaan terhadap ulama tidak pernah berakhir, di waktu hidup atau setelah
wafatnya. Sebahagian pemuka tarekat lebih dihormati setelah wafat dari pada semasa
hayatnya. Magam pemuka tarekat merupakan gerbang menuju kesadaran keruhanian,
kawasan damai bagi mereka yang gelisah di tengah kegaduhan dunia. Paradigma tersebut
memberikan porsi khusus terhadap kedudukan ulama tarekat sebagai pemandu
religiusitas. Kesesuaian antara nilai nilai yang terkandung dalam Islam dengan paradigma
religiusitas lokal menjadi faktor yang memperkuat alasan kebangkitan religiusitas tarekat
pesisir utara Aceh.

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025]| 67



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

C. Kebangkitan Religiusitas Tarekat

Selama di beberapa lokasi penelitian, penulis menemukan sejumlah tanda
kebangkitan religiusitas tarekat di pesisir Utara Aceh. Kebangkitan religiusitas tarekat
tersebut berhugungan dengan kehadiran sejumlah pemuka tarekat yang aktif dalam
mengedukasi masyarakat tentang religiusitas tarekat di sana. Sejumlah tanda
mengindikasikan kebangkitan religiusitas tarekat di pesisir uataraAceh. Penulis mencatat
sejumlah faktor kebangkitan religiusitas tarekat di pesisir utara Aceh.

1. Pemimpin Dayah Panutan

Di pesisir utara Aceh, pemimpin dayah merupakan ulama yang berperan penting
dalam proses transformasi pengetahuan Islam di lembaganya dan juga masyarakat sekitar.
Dayah mereka juga mejadi pusat pendidikan keruhanian bagi para murid dan masyarakat
yang bermiat kepda religiusitas tarekat di bawah bimbingannya. Keterlibatan ulama dayah
dalam mempromosikan tarekat merupakan indikasi yang paling kuat di antara sejumlah
tanda penting tentang kebangkitan religiusitas di pesisir utara Aceh. Ulama menggunakan
dayah untuk menyebarkan tarekat secara luas sebagai wujud tanggung jawab terhadap
penguatan religiusitas di kalanngan masyarakat.

Praktik tarekat berbeda penekanannya di satu lokasi dengan lokasi lainnya, namun
semangat utamanya adalah menghidupkan religiusitas. Keluarga Karimuddin sebagai
pimpinan tarekat pada dayah Babussalam di Alue Bili, menyampaikan tarekat di
lingkungan dayahnya hanya kepada muridnya yang berminat saja. Para murid juga tidak
diharuskan memakai sorban. Cara tersebut juga berlaku di dayah Darut Thaibah, dimana
para murid tarekat ditekankan untuk memahami tarekat dan simbol-simbol. Sementara di
dayah MUDI Samalanga, tidak seluruh santri mengikuti tarekat. Membaca surat yasin
sebelum magtib, melakukan wirid setiap malam Jumat dan menggunakan biji tasbih dalam
berzikir.

2. Lembaga Pendidikan Dayah

Di Aceh, dayah sebagai media penyebaran religiusitas tarekat sudah berlangsung
lama. Dayah mempunyai nama berbeda pada setiap daerah. D1 Afrika, Tarekat Sanusiyyah
menggunakan ribath sebagai media penyebarannya dan mencapai kesuksessan pada abad
ke XIX. Di Thailan di gunakan istilah pondok. Sedangkan di Indonesia menggunakan
pesantren untuk penyebarannya tarekat. Kelihatannya menggunakan nama dayah (di
Aceh), surau (di Sumatera Barat), pasantren (di Jawa), pondok (di Thailand), ribath (di
Afrika) ataupun zawiyyah (di Turki) sebagai media penyebaran tarekat di kalangan
masyarakat.

Penggunaan dayah sebagai media penyebaran religiusitas tarekat disebabkan dua
alasan. Pertama, dayah memang satu-satunya lembaga pendidikan umat Islam dalam
mentransfer pengetahuan keislaman di luar mesjid sebelum bersentuhan dengan model
pendidikan modern. Kedua, dayah memang dipersepsikan oleh sebahagian masyarakat
sebagai tempat yang tepat dalam menimba pengetahuan yang dapat memperkuat
religiusitas. Masyarakat Aceh, lebih memberikan apresiasi kepada ulama dayah ketimbang
para akademisi.

Di Aceh, terdapat fenomena serupa yang hampir merata dimana tarekat
disebarkan ke masyarakat melalui dayah. Keterlibatan dayah secara aktif dalam
memfasilitasi penyebaran tarekat di pesisir utara Aceh semakin memperkokoh kehadiran
religiusitas tarekat. Tarekat di lingkungan dayah di pandang positif oleh sebahagian

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025| 68



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

masyarakat karena ada referensi dari kitab para ulama yang dihormati. Di Samalanga,
sebagaimana di sejumlah tempat lainnya, tarekat diselenggarakan di dayah dan mendapat
respons dari sebahagian masyarakat lokal yang datang dari berbagai daerah.

3. Kehadiran Rumah Tarekat

Sejumlah tempat tarekat baru menjadi tanda penting bagi kebangkitan religiusitas
di pesisir utara Aceh. Rumah tarekat tersebut berdiri atas usaha sejumlah ulama dayah
dalam mengembangkan praktik tarekat. Mereka mengembangkan tarekat di lingkungan
dayah dan terjun langsung ke masyarakat seperti dilakukan oleh Muhammad Thaeb. Ia
mendirikan sejumlah rumah tarekat yang baru di Lhoksukon hingga ke Aceh Timur.
Usaha Muhammad Thaeb menghasilkan dua puluh tujuh tempat tarekat baru.

Tempat tarekat baru juga terdapat di wilayah Aceh Utara, Bireuen, Sigli dan Banda
Aceh. Tempat tarekat yang terakhir dibuka adalah di dayah MUDI Mesjid Raya Samalanga
oleh Mursyidul Am, Muhibuddin Waly anak kandung dari Muhammad Muda Waly dari
panatai selatan Aceh. Dayah ini berbasis figh yang mempunyai pengaruh luas di pesisir
utara Aceh karena perannya yang luas dalam penguatan religiusitas. Jumlah tempat tarekat
yang meningkat di pesisir utara mengindikasikan adanya penerimaan masyarakat secara
luas terhadap fenomena keagamaan tersebut yang menjadi alasan penting bagi
kebangkitan religiusitas tarekat di pesisir utara Aceh.

4. Jumlah Pembantu Tarekat Baru

Pembantu tarekat yang baru dilantik disebut khalifah. Muhammad Thaeb sebagai
salah seorang pimpinan tarekat banyak melantik khalifah baru di pesisir uatara Aceh. Para
khalifah ini lebih aktif dalam mendampingi para partisipan tarekat dalam memahami
materi dan praktik relogiusitas tarekat selama berlangsung di lokasi. Dukungan khalifah
baru berkontribusi dalam memperluas wilayah penyebaran tarekat dan menjadi tanda
kebangkitannya. Pelantikan khalifah tarekat yang dilakukan di sejumlah tempat di Aceh
telah memasuki generasi ketiga. Mulai dari Muhammad Muda Waly sebagai perintis yang
menyebakan melalui jalur lembaga pendidikan dayah (Muda Waly, 1994). Para murid
Muda Waly selanjudnya menyebarkan tarekat ke seluruh Aceh dan masth menggunakan
dayah sebagai media penyebaran seperti yang dilakukan Muhammad Thaeb di pesisir
uatara Aceh. Dan generasi ke tiga oleh para khalifah yang baru dilantik.

5. Partisipasi Akademisi

Akademisi mempunyai perspektif yang berbeda dalam memandang fenomena
tarekat terutama setelah porsi penelitian sosial semakin meningkat yang mengharuskan
mereka memberikan sikap ilmiah terhadap fenomena sosial-keagamaan tersebut.
Akademisi memberikan kontribusi dalam menjelaskan paradigma, dasar hukum, relevansi
tarekat terhadap psikis dan hungungannya terhadap kontek sosial-keagamaan di kalangan
masyarakat Muslim.

Para ilmuan kampus memandang netral suatu fenomena sosial-keagamaan dan
dapat mereduksi pandangan yang tidak proporsional terhadap praktik religiusitas tersebut.
Kontribusi para ilmuwan tersebut telah menghadirkan perspektif religiusitas tarekat di
kalangan masyarakat hari ini yang pro maupun kontra. Akademisi yang tertarik kepada
religiusitas tarekat dari kalangan internal Islam maupul eksternal Islam semakin
meningkat. Secara internal, mereka berpartisipasi dalam berbagai tarekat dan mendapat
kepercayaan menduduki posisi tertentu. Secara eksternal, mereka yang non muslim

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025]| 69



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

memberikan perhatian terhadap sejarah, praktik dan doktrin mistik Islam, bahkan tidak
jarang memberikan apresiasi terhadap kontribusi Islam mistik bagi kemajuan masyarakat.

Penulis menemukan keterlibatan para sarjana semakin meningkat jumlahnya
termasuk guru besar yang menjadi pemimpin tareka. Alasan keterlibatan mereka karena
religiusitas tarekat tersebut merupakan warisan keruhanian dari para nabi dan auliya.
Religiusitas tarekat telah lama mendapatkan pengakuan luas di dunia Islam selama
berabad-abad. Praktik religiusitas tarekat tersebut juga mempunyai daya pikat tersendiri
untuk memperkuat religiusitas masyarakat dalam menghayati nilai-nilai Islam. Partisipasi
penuh akademisi dalam religiusitas tarekat telah menambah variasi pengikut walisan para
wali. Sebelumnya, tarekat dipersepsikan oleh sebahagian masyarakat adalah kegiatan
spiritual yang tidak seirama dengan spiritualitas Islam.

Partisipasi akademisi dalam menjelaskan religiusitas tarekat dengan bahasa yang
mudah dimengerti masyarakat telah menjembatani persepsi masyarakat dengan fenomena
social keagamaan tersebut. Penjelasan ini relevan karena kehadiran tarekat telah
menimbulkan kontroversi yang lama di kalangan masyarakat Islam. Karena itu, kehadiran
akademisi dalam tarekat, baik sebagai partisipan ataupun peneliti telah memberikan
sentuhan ilmiah dalam memahami religiusitas tarekat dalam membangun keshalehan.
Konsekwensi kehadiran akademisi dalam religiusitas tarekat telah mendorong mereka
untuk menjelaskan fenomena tersebut menggunakan perspektif ilmiah dan semakin
memperkuat religiusitas tarekat di pesisir utara Aceh.

6. Publikasi Religiusitas Tarekat

Menjelang abad ke-21 hingga hari ini, publikasi tarekat mulai merebak. Sejumlah
buku, diskusi maupun seminar tentang tasawuf mulai beredar luas di masyarakat. Media
juga mempublikasikan sejumlah tokoh akademis, tokoh masyarakat maupun politisi
bergabung ke tarekat. Dalam skala yang lebih luas, sejumlah negara Arab maupun negara
Barat terus memberikan ruang yang cukup bagi penerbitan dan publikasi buku keruhanian
Islam. Atensi para penulis Muslim maupun Barat tentang tarekat Islam, nasional maupun
internasional tampil di berbagai media cetak maupun elektronik mengemukakan
pandangan dan temuan mereka tentang religiusitas tarekat dalam membentuk keshalehan.

Jumlah buku tentang berbagai aspek mistik Islam di Indonesia semakin meningkat
dan waktu ke waktu. Demikian juga kajian tentang mistik Islam tidak hanya dibahas di
pasantren tetapi juga diperbincangkan di perguruan tinggi, buku, radio dan televisi.
Demikian juga dengan penyelenggaraan zikir secara konvensional di sejumlah tempat
secara terbuka yang diliput televisi. Perilaku masyarakat pesisit utara Aceh yang
memperlakukan tarekat dan pemimpinnya secara terhormat telah mengkondisikan
fenomena tersebut special. Sejumlah tanda tersebut mengindikasikan adanya kehadiran
religiusitas tarekat sebagai fenomena sosial-keagamaan di pesisir utara Aceh.

SIMPULAN

Peran aspek aspek tarekat dalam memperkuat religiusitas di kalangan masyarakat
Islam telah lama dijalankan. Religiusitas terekat di masa lampau terlihat dalam penolakan
terhadap berbagai ideologi yang bertentangan dengan Islam guna mejaga keshalehan. Hari
ini, religiusitas tarekat dari perspektif psikologi dapat mendukung dalam membangun
kesadaran keshal

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025]| 70



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

REFERENSI

Abbas, S. (1985). 40 masalah agama. Pustaka Tarbiyyah.

Abdul Karim, A. A.-Q. (2002). Ar-Risalah Al-Qusyairiyah. Pustaka Amani.

Alfian, 1. (2005). Wajah Aceb dalam lintasan sgjarah. Gadjah Mada University Press.

Anwar, R. (2004). Iinu tasawnf. Pustaka Setia.

Atjeh, A. (1976). Aceb dan sejarab kebudayaan sastra dan kesenian. Alma’arif.

Atjeh, A. B. (1996). Pengantar ilmu tarekat: Uraian tentang mistik. H. M. Tawi & Son.

Azra, A. (2004). Jaringan ulama Timur Tengah dan kepulanan Nusantara abad X111 &
XVIIL: Akar pembabaruan Islam Indonesia. Prenada Media.

Badal, 1. (2004). Teungkn Chik di Simpang: Penyebar tasawuf akblagi di Aceh. Ar-Raniry
Press.

Baldick, J. (2002). Iskam mistik: Mengantar Anda ke dunia tasawnf. Serambi Ilmu Semesta.

Chishti, H. M. (1996). The book of Sufi healing. Thinker’s Library Sdn. Bhd.

Dossey, L. (1993). Healing words: The power of prayer and the practice of medicine.
HarperSanFrancisco.

Geofftroy, E. (2010). Introduction to Sufism: The inner path of Iskam. World Wisdom.

Glock, C. Y., & Stark, R. (1968). American piety: The nature of religions commitment.
University of California Press.

Gulevich. (2004). Understanding Islam and Muslin traditions: An introduction to the religious
practices, celebrations, festivals, observances, beliefs, folklore, customs, and calendar system of the
world’s Mustim communities. Omnigraphics.

Hadi, Y. S. (20006). Seni dalam ritual agama. Pustaka.

Hurgronje, C. S. (1996). Aceb: Rakyat dan adat istiadatnya. INIS.

Ibrahim, U. (1990). Tharigah Alawiyyah: Napak tilas dan studi kritis atas sosok dan pemikiran
Allamalh Sayyid ‘Abdullah Al-Haddad tokob sufi abad ke-17. Mizan.

Massignon, L. (2001). Isiam dan tasawuf. Fajar Pustaka Baru.

Mulyati, S. (2004). Tarekat-tarekat muktabarah di Indonesia. Prenada Media.

Nasr, S. H. (2003). Sizgnifikansi spiritual dalam kebangkitan dan perkembangan tarekat-tarekat
suft. Mizan.

Nicholson, R. A. (1989). The mystics of Islam. Clats Ltd.

Nicholson, R. A. (2002). Gagasan personalitas dalam sufisme. Pustaka Sufi.

Nur, D. (2002). Tasawuf dan tarekat Nagsyabandiyah. USU Press.

Rahmat, J. (2004). Metode penelitian komunikasi. Remaja Rosdakarya.

Razali, M. F. (2004). Teungku Haji Mubanmad Hasan Krueng Kalee: Dari tarekat Al-
Haddadiyyah hingga fatwa syahid membela kemerdekaan. Ar-Raniry Press.

Sabarguna, B. S. (2005). Analisa data pada penelitian kualitatif. Ul Press.

Said, A. F. (2003). Hakikat tarekat Nagsyabandiyah. Pustaka Al-Husna Baru.

Schimmel, A. (1986). Dimensi mistik dalam Islam. Pustaka Firdaus.

Shadiqin, I. S. (2008). Tasawunf Aceh. Bandar Publishing.

Suyanto, B. (2005). Metode penelitian sosial: Berbagai alternatif pendekatan. Kencana Prenada
Media Group.

Suryadi, B., & Hayat, B. (2021). Re/igiusitas: Konsep, pengukuran, dan implementasi di Indonesia.
Bibliosmia Karya Indonesia.

Thohir, A. (2002). Gerakan politik kanm tarekat: Telaah historis gerakan politik anti-
kolonialisme tarekat Qadiriyab—Nagsyabandiyah di Pulan Jawa. Pustaka Hidayah.

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 2, 2025]| 71



Iskandar

Keagamaan Takhta Sufi

Wata, A. (2008). Tasawuf Islam: Telaah historis dan perkembangannya. Gaya Media Pranata.

Waly, M. M. (1994). Adab zikir Lsmu Zat dalam tariqat Nagsyabandiyyah. Tawfigiyyah.

Waly, M. (n.d.). Mugaddimah tawajub kepada Allah SW'T bagi selurub thariqat sufiyah
mn‘tabarah. Yayasan Al-Waliyyah Melayu Raya.

Wiwi Siti Sajaroh. (2004). Mengenal dan memabami tarekat-tarekat muktabarah di Indonesia.
Prenada Media.

Zahri, M. (1979). Kunci memahami ilmu tasawnf. Bina Ilmu.

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 2, 2025| 72



